

لاً ثير الدين الأبهري رالله المتوفى ٦٦٠هـ

طبعة جديدة ملونة مصححة محشّى بشرحه مُعِينِي الصّلات

للفاضل محمود محمد توفيق رمضان البوطي





لأثير الدين الأبمري كلم المتوفى ٦٦٠هـــ

طبعة جديدة ملونة مصححة محشى بشرحه



للفاضل محمود محمد توفيق رمضان البوطي



اسم الكتاب 🗼 إيساغوجي

تأليف 🗼 لأثير الدين الأبهري 👛

الطبعة الأولى ﴿ وَكُلُوهُمُ ﴿ ٢٠٠٩هِ - ٢٠٠٩

الطبعة الجديدة : ٢٠١١هـ/ ٢٠١١ء

عدد الصفحات : ٥٦

السعر: =/35 روبية



## AL-BUSHRA PUBLISHERS

Choudhri Mohammad Ali Charitable Trust (Regd.)

Z-3, Overseas Bungalows Gulistan-e-Jouhar, Karachi- Pakistan

الهاتف: 92-21-34541739, +92-21-37740738 الفاكس: 92-21-34023113

www.maktaba-tul-bushra.com.pk . الموقع على الإنترنت www.ibnabtasaisha.edu.pk

> البريد الإلكتروني al-bushra@cyber.net.pk بطلب من

مکتبة البشری، کرانشی، باکستان 179612-221-92+ دار الإخلاص، نزد فصه حوانی بازار، پشاور. 2567539-19-92+ مکتبة رشیدیة، سرکیررون، کرانه، 333-7825484

مكتبه الحرمين، اردو بازار، لامور. 4399313-92+ المصباح، ١٦ - اردو بازار، لامور. 47124656,7223210-492+

ىك لينذ، ستى پلارە كالح روة، راولپندى. 5557926, 5773341, 5557926+

وأيضًا يوجد عند جميع المكتبات المشهورة

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيمات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وأتباعه بإحسان إلى يوم الدين، وسلم تسليماً كثيراً كثيراً—أما بعد:

فإن كتاب "إيساغوجي" من أهم الكتب في علم المنطق ولها أهمية كبرى لدارسي هذا العلم حاصة لطلاب المدارس الدينية في شبه قارة الهندية الباكستان والهند وغيرهما من الدول الآسيوية.

كما لا يشك أحد في أن الأفهام والأذهان في عصرنا الحاضر قد اختلفت تمامًا عن العصور الماضية، فحيلنا الجديد لا يستطيع الآن الاستفادة من تراثنا الديني والعلمي بقدر ما استفاد منه أسلافنا، بالإضافة إلى حدوث التغير في مجال الطباعة قد صعبت به الاستفادة من الكتب المطبوعة على الطباعة القديمة.

فاحتاج الأمر إلى أن يخرج كتاب "إيساغوجي" في ثوبه الجديد وفي طباعة حديثة، فقامت- بعون الله وتوفيقه – مكتبة البشرى بأداء هذه المهمة، ولتكون الغائدة أتم وأشمل، قمنا بتكوين اللحنة من جماعة العلماء البارعين في علم المنطق لإخراج هذا الكتاب على ما أيرام.

وقد بذلت هذه اللحنة قصارى حهدها للمراجعة والتصحيح والتدقيق لهذا الكتاب ولإخراجه بشكل ملائم يسرُّ الناظرين ويسهَل للدارسين.

نسأل الله أن يتقبل مساعينا ويستر مساوينا، وأن يجعل هذا الجهد القصير في ميزان حسناتنا، إنه هو العلي القدير.

إدارة "مكتبة البشرى" للطباعة والنشر كراتشي- باكستان ۲۹ ربيع الأول، ۱٤۳۰هـ

#### منهج عملنا في هذا الكتاب:

- جعلنا كتاب " إيساعوحي " كالمن وجعلنا شرحه " معنى الطلاب " لحل هذا الكتاب كالحاشية.
  - واحترنا اللون الأحمر لعناوين كتاب" إيساعوحي " في المتن.
  - كما اخترنا اللون الأحمر للكلمات التي اخترناها للشرح في الحواشي.
- تصحيح الأغلاط الإملائية في المستن والحواشي كليهما، التي توجد في الطبعات الهندية والباكستانية.
  - إضافة عناوين المباحث في رأس الصفحات.
  - كتابة نصوص الكتاب بالشكل 'الأسود' التي تم شرحها في الحواشي.
  - كتابة النص وفق قواعد الإملاء الحديثة مع وضع علامات الترقيم عليها.
    - تشكيل ما يلتبس أو يشكل من الكلمات الصعبة.

والله نسأل أن يوفقنا لخدمة الدين وعلومه وأهله، وخاصة لإكمال مشاريعنا الأخرى كما نسأل الله سبحانه وتعالى أن يجعل عملنا هذا خالصاً لوجهه الكريم، مقبولا عنده، وأن ينفع به الطلاب وأهل العلم وأن يجعله في ميزان حسناتنا، وأن يحفظ علينا وعلى أهلينا وذرياتنا وإخواننا إسلامتنا وإيماننا به حتى نلقاه وهو راض عنا، و أن يرحمنا ويرحم والدينا وذرياتنا ومشايخنا والمسلمين والمسلمات، إنه أرحم الراحمين.

# بسم الله الرحمن الرحيم [مقدمة]

## [خطبة الكتاب]

قال الشيخ الإمام العلّامة أفضل العلماء المُتأخّرين، قدوة الحكماء الرّاسخين، أثير الدّين الأبحري – طيّب الله ثراه وجعل الجنّة مثواه –: نحمد الله على توفيقه......

على توفيقه: لنا: أي خلقه قدرة الطاعة فينا، فإن التوفيق عند الأشعري وأكثر أصحابه حلق القدرة على الطاعة، وقال إمام الحرمين: هو خلق الطاعة، والظاهر أن ما قاله الإمام حق، فإن القدرة على الطاعة متحقق في كل مكلف، اللهم إلا أن يكون المراد القدرة المؤثرة القربية من الاستطاعة[وي نسحة: الطاعة] التي هي مع الفعل، كما هو مذهب أهل الحق من أن القدرة مع الفعل، والتوفيق عكس الخذلان، فإنه حلق قدرة المعصية. وإنما حمد على التوميق، أي في مقابلته لا مطلقا؛ لأن الأول واجب والثاني مندوب.

#### ونسأله هداية طريقه، وإلهام الحق بنحقيقه، ونصلي على سيدنا محمد، وآله وعترته أجمعين. ناكما أما بعد، فهذه رسالة في المنطقي....

ونسأله هداية طويقه: السوال والدعاء مترادفان، وليس بينه وين الأمر والالتمام فرق من جهة الصبعة، وإنما يخصل الفرق بالمقارنة، فإنما إن قارنت الاستعلاء فهو الأمر، وإن قارنت التساوي فهو الالتمام، وإن قارنت الحضوع مهو السوال والدعاء. فالسوال: هو ما دل على طلب الفعل دلالة وضعية مقارنا للحضوع، والهداية: هي المدلالة على ما يوطيقي إلى المطلوب وصل إليه بالفعل أولا، أو الدلالة الموصلة إلى المطلوب، فالأول مذهب أهل الحق، والثان مذهب أهل الاعتزال، والحق ألها مستعملة في كلا المعيين؛ لأنه لا نزاع بينهم في الحقيقة؛ لألها تجميء تمعني خلق الاهتذاء.

ونصلي: الصلاة من الله تعالى رحمة، ومن الملائكة استغفار، ومن الحن والإنس دعاء. وقد جمعها قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ وملائكَتُهُ بُصِلُونَ على النَّبِيِّ بَا أَنَّهِا الَّذِينِ آمَنُوا صَلَّهُ النَّمُوا تَسْلِيماً﴾ (الأحزاب:٥٦) و"محمد" معناه الوضعى: هو البلغ في كونه محمودا، فيجوز أن يكون سبب تسعية الذي يه، ثبوت هذا المعني في ذاته.

وعتوته: هي بكسر العين وسكون التاء المثناة، قيل: أهل بيته، وقيل: أزواجه وفريعه، وقيل: أهل عشيرته الأدنون، وقبل: نسله ورهطه. أما بعد: يؤتمي لها للانتقال من أسلوب إلى آحر، والتقدير: مهما يكن من شيء بعد البسملة وما بعدها.

فهذه: أي الأمور الحاضرة في الذهن، كأن المصنف استحضر المعاني البتي سيذكرها في رسالته على وجه الإحمال، وأورد اسم الإشارة البياغا، فإن أسماء الإشارة وإن كان وضعها للأمور المبصرة، إلا ألها ربما تستعمل في الأمور المبصرة، وهي ها هنا: إما الإشارة إلى إتقان هذه المعاني أوفي نسخة: الإيقان هذه المعاني أحتى صارت لكمال علمه كما كألها مبصرة عنده ويقدر على الإشارة إليها. وإما إلى كمال فطانة الطالب كأنه بلغ مبلغا صارت المعاني عنده كالمبصرات، واستحق أن يشار له إلى المعقول بالإشارة الحسية، وفيه مبالعة في حث الطالب، هذا إذا كانت الديباحة متقدمة على الرسالة. وإن كانت متأخرة عنها، كما هو دأب الأكثرين من المصنفين، فيكون المشار إليه محسوسا متحققاً.

في المنطق: وهو آلة قانوتية تعصم مراعاتها الذهن عن الخنطأ في الفكر. وموضوعه: المعلومات التصورية والنصديقية. وفائدنه: الاحتراز عن الحنطأ في الفكر الذي هو ترتيب أمور معلومة حاصلة يتوصل بما إلى تحصيل غير الحاصل. ووجه تسمية هده الآلة بالمنطق؛ لأن المنطق مصدر مهمي يطلنى بالاشتراك على النطق بمعين التكلم، وعلى إدراك الكليات وعلى قوانيها. ولما كانت هذه الآلة نعطي الأول قوة، واثناني إصابة، والثالث كمالا، سميت بالمنطق. ما يجب: قبل: المراد بالوجوب الوجوب الاستحساني، لا الوجوب الشرعي الذي يكون تاركه أثما كالصلاة والصوم والزكاة، ولا الوجوب العقلي الذي يمتنع الشروع بدونه كالتصور بوجه ما، والتصديق بشيء ما؛ لأن كثيرا من المحصلين يحصل على كثير من العلوم من غير شعور بشيء من تلك الاصطلاحات. قال الإمام الغزالي: من لا معرفة له بالمنطق لا ثقة بعلمه، وسماه معيار العلوم.

من العلوم: والمراد من العلوم ها هنا العلوم الكسبية التي تحتاج في حصوعًا إلى كسب وفكر؛ لأن العلوم البديهية لا تحتاج في تحصوعًا إلى كسب وفكر؛ لأن القطوم البديهية لا تحتاج الله وجوب استحضارها؛ لأن القواعد المنطقة، وإنما قال: يجب استحضارها؛ لأن القواعد ليست نفسها تفيد معرمة الفكر، وإلا لم يعرض للمنطقي غلط أصلا، وليس كذلك؛ لأنه ربما يغلط لإهمال القواعد أو لنسيافًا، وإلى هذا يشير قولم في تعريف المنطق: تعصم مراعامًا الذهن. وإنما يجب استحضارها لمن يبتدئ في شيء من العلوم؛ لأنه آلة لسائر العلوم، وآلة الشيء مقدمة على ذلك الشيء. اعتراض ورقة: فإن قلت: يلزم من كونه آلة للعلوم كونه آلة للفسه؛ لأنه من العلوم؟ قلت: إنه علم في نفسه وآلة لغيره، والشيء الواحد يجوز أن يكون آلة وعلما باعتباري، أو المراد من العلوم في قوله: في شيء من العلوم، سوى المنطق.

مستمينا بالله: أي طالبا منه المعونة. إنه مفيض الحير: هو ما يتنفع به في نفس الأمر. والجود: العطاء على عباده. فالدة: أقسام المنطق: ثم لما كان الغرض من المنطق معرفة صحة الفكر وفساده، والفكر إما لتحصيل المجهولات التصورية أو التصديقية، كان للمنطق طرفان: تصورات وتصديقات، ولكل منها مبادئ ومقاصد، فكان أقسامه أربعة: فمبادئ التصديقات القضايا وأحكامها، ومقاصدها القياس. ثم القياس بحسب المادة همسة أقسام، ومي الصناعات الخمس، فهي مع الأقسام الأربعة تسعة أبواب للمنطق. وبعض المتاعرين عدّ مباحث الألفاظ جزءا منها، فصارت عشرة. ولما أراد المصنف أن يلمح إلى واحد من هذه الأبواب تسهيلا للطلاب، رتبها على وفق ما أشرنا إليه، فصار تقديم مباحث إيساغوجي. كل واحد من هذه الأبواب تسهيلا للطلاب، رتبها على وفق ما أشرنا إليه، فصار تقديم مباحث إيساغوجي. واجها عليه، فقال بعد ذكر الخطبة: إيساغوجي إلح.

إيساغوجي: أي هذا باب إيساغوجي، وهو لفظ يوناني مركب من ثلاث كلمات، الأولى: آيس معناه أنت. والثانية: آغو معناه أنا. والثالثة: آجي معناه ثمة، أي في هذا المكان. ثم نقله المنطقيون وجعلوه علما للكليات الخمس، أهين النوع والجنس والفصل والخاصة والعرض العام. واحتلف في سبب تسميتها به فقيل: إن حكيما =

## [التصورات]

#### [بحث الدلالة]

#### 

من الحكساء المتقدمين أودع تلك الكليات عند شخص مسمى بإيساغوجي، وكان يظالمها، وليس له قوة
 استحراج ما فيها، ثم جاء الحكيم وقرأها عنده، وكان ذلك الحكيم بخاطبه بـــ يا إيساغوجي! الحال كذا وكذا،
 فصار لفظ إيساغوجي علما لها، فعلى هذا يكون تسمية للشيء باسم قارئه.

وقيل: إنه كان علما للحكيم الذي استحرحها ودوّقماء ثم حعل علما لهاء فعلى هذا يكون تسمية لمستحرج باسم المستحرج. وقبل: إنه كان اسما لورد له خمس ورقات، ثم نقل إلى هذه الكليات لمناسبة بين المنقول والمنقول إليه، فعلى هذا يكون تسمية للشيء باسم شبيهه، وهذا الوجه مشهور في وجه تسميتها به.

تسبه: وإنما انحصرت الكليات في الخمس؛ لأن الكلي إذا نسبناه إلى ما تحته من الجزئيات فلا يخلو: إما أن يكون مقولا في جواب، وهو الجنس. أو غير مقول في جواب، وهو الجنس. أو غير مقول في حواب ما هو وهو الفصل. أو حارجا عنها: وهو لا يخلو من أن يكون مقولا في حواب أي شيء هو في عرضه المخاص، وهو الخاصة. أو غير مقول في حواب أي شيء هو في عرضه المخاص، وهو العرض العام. ثم لما كان مقصودهم استحضال المحلولات، والمجهولات، والمجهولات، والمجهولات، والمجهولات، والمجهولات، والمجهولات، والمجهولات، والمجهولات، والمجهول إما تصوري أو تصاديقي، والموصل إلى الأول القول الشارح المركب من الكليات، والموصل إلى الثاني الحجمة المركبة من الفضايا، كان نظرهم إما إلى القول الشارح وما يتركب هو منه وإما في الحجمة وما تتركب هي ممه، وهو لايترقف على معرفة الدلالات الخمس تتوقف على معرفة الدلالات وقسام الفظ، بدأ بيباغما. فقال: المفط الدال إلح.

الدال بالوضع: الدلالة هي كون الشيء نتالة بلزم من العلم به العلم بشيء آخر، ويسمى الشيء الأول دالا والتاني مدلولا. تنبيه: والدلالة قد تكون لفظية وقد تكون غير لفظية بحسب الدال. الدلالة الفظية: وهي ثلاثة أنواع: الأول، دلالة لفظية وضعية: وتكون بدلالة اللفظ على المعنى بواسطة وضع اللفظ بإذاء المعنى، كدلالة لفظ الإنسان على الحيوان الناطق. الثاني، دلالة لفظية عقلية: وذلك إن كانت دلالته على المعنى بوساطة العقل، كدلالة اللفظ المسموع من وراء الجدار على وحود اللافظ. الثالث، دلالة لفظية طبعية: وذلك إن كانت دلالته على المعنى بواسطة العقل، على الوجع.

بالتضمن إن كان له جزء، وعلى ما يلازمه في الذهن بالالتزام، كالإنسان؛ فإنه أي لا وصح له

#### يدل على الحيوان الناطق بالمطابقة، وعلى أحدهما بالتَّضَمَّنُ،....

ملحوطة: الدلالة غير اللفظية: وهي أيضا ثلاثة أنواع: الأول، دلالة غير لفظية وضعية: وهي التي تكون بواسطة المقل، الوضع، كدلالة الدوال الأربع على ما وضعت له. الثاني، دلالة غير لفظية عقلية: وهي التي تكون بواسطة المقل، كدلالة الأثر على المؤتر. الثالث، دلالة غير لفظية طبعية: وهي التي تكون بواسطة الطبع، كدلالة تعير وجه الماشق عند رؤية المعشوق.[والدلالة التي تحم المنطقي هي الدلالة الفظية الوضعية؛ لأن غيرها غير منضيطة لاحتلاف المائية والمائية والمائية المؤلفة الوضعية؛ لأن غيرها غير منضيطة الاحتلاف الطباع والمقول، بخلاف اللفيظة الطبعة فإلها منضيطة] فإذا عرفت هذا فقول: إن اللفظ الدال بالوضع. بالتضمن: لذلالته على ما في ضمن الموضوع له. جزء أما إذا الموضوع له.

بالالتزام: واللزوم ثلاثة وهي: لازم ذهنا وخارجا: كقابل العلم، وصنعة الكتابة بالنسبة للإنسان. ولازم خارجا فقط: كالسواد بالنسبة للغراب والزنجي. ولازم ذهنا فقط: كالبصر للعمي. والمعتبر في دلالة الالتزام اللزوم الذهبي فقط، وهو كون الشيء مقتضيا للآخر في الذهن، بمعنى كلما تحقق الملزوم في الذهن تحقق اللازم فيه، ولذا قيد بقوله:"في الذهن". ولا يجوز أن يشترط فيها اللزوم الخارجي، وهو كون الشيء مقتضيا للآخر في الخارج، بمعنى كلما ثبت الملزوم في الحارج ثبت اللازم فيه؛ إذ لو كان هذا شرطًا لم تتحقق دلالة الالتزام بدونه، لامتناع تحفق المشروط بدون الشرط، واللازم باطل، فكذا الملزوم؛ لأن العدم كالعمي يدل على الملكة كالبصر التزاما؛ لأن العمي عدم البصر عما من شأنه أن يكون بصيرا، مع أن بينهما معاندة في الخارج. وفي قوله: "إن كان له جزء" إشارة إلى أن المطابقة لا تستلزم التضمن، وكذا لا تستلزم الالتزام، خلافا للفخر الرازي. وأما التضمن ولالتزام فيستلزمان المطابقة ضرورة، فدلالة المطابقة لفظية؛ لأنما لمحض اللفظ، والأحريان عقليتان؛ لتوقفهما على انتقال الذهن من المعنى إلى جزئه ولازمه، وقيل: وضعيتان وعليه أكثر المنطقيين. وإنما انحصرت الدلالة اللفظية الوضعية في الثلاث؟ لأن اللفظ الدال بحسب الوضع على المعنى، لا يخلو: إما أن يدل على تمام ما وضع له، وتكون الدلالة دلالة مطابقة، أو على جزء ما وضع له وتكون الدلالة دلالة التضمن، أو على ما يلازمه في الذهن وتكون الدلالة دلالة التزام. بالمطابقة: وإنما سميت هذه الدلالة بالمطابقة؛ لأن اللفظ مواقق لتمام ما وضع له، وذلك من قولهم: طابق النعل بالنعل إذا توافقتا. وعلى أحدهما: أي مثال الدلالة بالتضمن، كالإنسان فإنه يدل على الحيوان فقط أو على الناطق فقط. بالتضمن: لكن لا مطلقا، بل عند إرادة المعني المطابقي، أعني المحموع من الحيوان والناطق؛ لأنه ربما يكون اللفظ دالا على حزء معناه المطابقي فقط، ولا تكون دلالته عليه تضمنا بل مطابقة، كما في دلالة لفظ الإنسان على الحيوان أو على الناطق عند إرادة أحدهما منه، لا عند إرادة المجموع، وإنما سميت هذه الدلالة تضمنا؛ لأنه يدل على ما في ضمن الموضوع له.

وقابل العلم وصنعة الكتابة بالالتزام. ثم اللفظ: إما مفرد، وهو الذي لا يواد بالجزء منه دلالة على حزء معناه، كالإنسان، وإما مؤلف وهو الذي لا يكون كذلك، كقولك: رامى الحجارة. فالمفرد: إما كلى، وهو الذي لا يمنع نفس تصور مفهومه ....

وقابل العلم: ومثال الدلالة بالتزام كالإنسان فإنه يدل على قابلة العلم وصنعة الكتابة بالتزام، وهذا أيضا عند إرادة للموضوع له، لا دلالته على الأمر الخارج اللازم مطلقا، وإنحا سميت هذه الدلالة بالتزام؛ لأن اللفظ لا بدل على كل أمر حارج عنه، وإلا لزمت دلالة اللفظ على معان غير متناهية، ولا على بعض غير مضبوط أوفي الظاهرية: لعدم الفهم، بل يدل على الأمر الحازج اللازم له ذهنا]. ثم اللفظ: لما فرغ من بيان الدلالات الثلاث، شرع في بيان تقسيم المفظ فقال: "ثم اللفظ" للوضوع لمعنى، لا يواد بالجزء منه: وهو أعم من أن لا يكون له جزء كــــ(ق) علما، أو كان له حزء لا لمعناه، كافظة النقطة، أو كان له جزء ولمعاه أيضا جزء، ولا يدل حزء ذلك اللفظ على حزء معاه.

كالإنسان: فإنه لفظ لا يراد يمترته دلالة على جزء معاه؛ فإن الألف منه مثلا لا يدل على الحيوان، والنون منه لا يدل على الحيوان، والنون منه لا يدل على الحيوان، والنون على معنى، لكن لا على جزء المعنى المواد، كعبد الله على جزء المعنى شيء من العبودية والألوهية جزء الملسخص المعلم؛ لأن المراد فاته المشخصة. أو كان له جزء دال على جزء المعنى المراد، ولا تكون دلالته مرادة حال كون ذلك المعنى مرادا، كالحيوان الناطق علما؛ إذ ليس شيء من معليى الحيوان والناطق الجزئين للإنسان يجزء للشخص المعلم، مرادا في حال العلمية، وإنما المراد دلالة محموع الحيوان والناطق على الذات المشخصة. فالمفرد خمسة أقسام. وإما مؤلف: أي الذي يراد بالجزء منه دلالة على جزء معناه، بأن تكون القيود الخمسة متحققة فيه.

رامي الحجارة: فإن الرامي يراد به الدلالة على ذات صدر منه الرمي، والحجارة يراد بما الدلالة على حسم معين بالتعيين النوعي. اعتراض وردّه: فإن فلت: لم قدّم المصنف تعريف المفرد على تعريف المؤلف، مع أن الأولى عكسه؛ لأن القيود المذكورة في تعريف المؤلف وجودية، وفي تعريف المفرد علمية، والأعدام إنما تعجبار الفات لا باعتبار المفات مقصود المصنف هنا التقسيم باعتبار الفات لا باعتبار المفاهوم، وذات المفرد صابق على ذات المركب. واعلم أن المفرد والمركب وأقسامهما الآتية، أقسام للمفهوم أولا وبالفات، وللفظ ثانيا وبالعرض تسمية للدال باسم المدلول، إلا أن المصنف اعتبر التقسيم المجازي تقريبا لفهم المبتدئين. على والمفظ المفرد بالنظر إلى معناه، لا يمنع: أي لا يمنع مفهومه لا من حيث هو هو، بل من حيث إنه متصور على ما يغيدة قيد النفس. (أي لا يمنع تصوره في الذهن دون النظر إلى اعتبار آحر). عن وقوع الشركة فيه، كالإنسان، وإما حزئي، وهو الذي يمنع نفس تصور مفهومه عن وقوع الشركة فيه كزيد. والكلي: إما ذاتي، وهو الذي يدخل تحت حقيقة جزئياته كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان والفرس.

عن وقوع الشوكة: والمراد بعدم منع الاشتراك: إمكان فرض صدقه على كتيرين، لا اشتراكه في الواقع ولا فرضه بالفعل، وتخرج عن تعريف الحكومي، وتخرج عن تعريف الحكومي، وتخرج عن تعريف الحكومي، وتخرج عن تعريف الحكومي، والا لانتقضا – تعريف الكلي والجرقي – جماً ومنعاً. وإنما قبد المفهوم بالتصور؛ لأن من الكليات ما يمنع الاشتراك بين كتيرين بالنظر إلى الدليل الحارجي كواجب الوجود تعالى، فإن الدليل الحارجي قطع عرق الشركة عنه. وأما بالنظر إلى بحرد تصوره فلا يمنع عن صدقه على كتيرين، وإلا لم يحتج في إثبات وحدانيته إلى دليل خارجي، والمحافظة والمنافقة لم يمنع صدق مفهوم على كتيرين عند قطع النظر عن الدليل الحارجي، وأما تقييده بالنفس: فلئلا يتوهم دخول مفهوم الواجب في حد الحزئي. وأما ذكر المفهوم: فعين عد الحزئي. وأما ذكر المفهوم.

كالإنسان: مثال الكلي؛ فإن مفهومه إذا تصور لم يمنع عن صدقه على كتيرين من أفراده. كزيد: وعمرو علما، فإن مفهومه الذات مع الشخص، وهو من حيث إنه متصور يمنع عن وقوع الشركة بين كثيرين بأن بحصل من تعقل كل واحد منهما أثر متجدد مثلا: إذا رأينا زيدا ولاحظناه مع مشحصاته، بحصل منه في أذهاننا الصورة الإنسانية المتصفة باللواحق، وإذا وأينا عقبه عمروا ولاحظناه أيضا مع مشحصاته، تحصل منه صورة أحرى غير الصورة الأولى، وقس على على هذا. وإنحا قسمة المفرد إليهما لا ينافي قسمة المؤلف ولأن كون المؤلف كليا أو جزئيا، إنما يكون باعتبار كون المؤلف ولأن كليا أو جزئيا، أوا نقول: قسمة المفرد إليهما لا ينافي قسمة المؤلف اليهما. وقدم الكلي على الجزئي؛ لأن الكلي جزئ للجزئي الأن الكلي على الجزئي؛ لأن الكلي المؤلف وإلى الكلي من مادة الحدود والبراهين والمفائب بخلاف الجزئي. تنبيه: اعلم أن الجزئي يطلق بالإشتراك على المحن المذكور، ويسمى جزئيا حقيقيا؛ لأن دجزئيته بالنظر إلى حقيقته المانعة من الشركة، وبإزائه الكلي الحقيقي، ويطلق على كل أعص تحت أعم كالإنسان الموان، ويسمى جزئيا إضافيا.

والكلي: لما فرغ من تقسيم اللفظ المفرد إلى الكلي والجزئي، ابتدأ بالكلي فقال: "والكلي... كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان والفرس"، فإن الحيوان كلي ذاتي داحل في حقيقة الإنسان؛ لكونه مركبا من الحيوان والناطق، وكذا بالنسبة إلى الفرس والبقر والبغل وغيرها من الأفراد النوعية المندرجة تحت الحيوان. وإما عرضي، وهو الذي **بخلافه كالضاحك** بالنسبة إلى الإنسان.

#### [الكليات الخمس]

## والذاتي: إما مقول في جواب ما هو بحسب الشركة المحضة كالحيوان .........

فائدة: اعلم أن الكابي الذاتي يطلق بالاشتراك على معنين: أحدهما: ما يكون داخلا في حقيقة حزنياته، وأنهمها: ما لا يكون حارجا عنها، والمراد من الدحول هنا هو المعنى الثاني ليدخل نفس الماهية في الكلي الذاتي. وإن حمل على المعنى الأول لم يصح بعد ذلك تقسيم الكلي الذاتي إلى الجنس والنوع والفصل، فإن اللوع على المعنى الأول ليس بلمائي؛ لأنه تمام حقيقة الجزئيات، فيلرم منه دخول الشيء في نفسه وهو محال. وأما على المعنى الثاني: فيكون نفس الحقيقة داخلة هيه؛ لأنه كما يصدق على حرتمي الحقيقة الأعم والمساوي – أعيى الجنس والفصل – أفعا غير حارجة عبها، كذلك يصدق على نفسها، وهو محال.

اعتراض ورقه: فإن قلت: حقيقة الدرع عين الذات، فكيف يكون ذاتيا – أي منسوبا إلى الذات – والنسبة تقتضي المفايرة بين المنسوب والمنسوب إليه، والشيء لا يغاير نفسه؟ قلت: إطلاق الفاتي عليه اصطلاحي؛ لأن المفاتي الاصطلاحي هو الذي ليس بعرضي، ومن هذا لا يلزم كون الشيء منسوبا إلى نفسه. بخلاله: أي لا يدخل في حقيقة حزئياته، بأن يكون خارجا عبها. كالضاحك: فإنه لا يدخل في حقيقة حزئيات الإنسان الذي هي زيد وعمرو وبكر.

اعتراض ورقه: فإن قلت: إن الحكم على الناطق بأنه داحل في حقيقة الإنسان، وعلى الضاحك بأنه حارج علما، تحكم؛ لكونهما متساويين في احتصاصهما بالإنسان، قلت: ها هما قاعدة، وهي أن نوعا ما إذا كان له عنواص مرتبة كالناطق، والمتعجب، والضاحك إفان العاقل يتذكر طرفة، فيتعجب منها، فيضحك واقتمها يعتبر ذاتيا؛ لأن الذاتي أقدمها، فالناطق أقدم الحواص؛ لأن احتصاص الناطق بالإنسان أقوى من اختصاص الضاحك؛ لأن احتصاص الضاحك يتصف بالإدراك مطلقا وهو النطق، لم يتصف بالإدراك مطلقا وهو النطق، لم يتصف بالإدراك مطلقا وهو النطق، لم يتصف بالإنفعال عند إدراك الأمور الغرية وهو الضحك.

والذابيّ: قد سبق بيان ما هو المراد منه، وهو ينحصر في ثلاثة أقسام: جس ونوع وفصل؛ لأنه إما مقول في جواب ما هو نحسب الشركة فقط وهو الحنس، أو في حواب ما هو نحسب الشركة والحصوصية معا وهو النوع، أو مقول في حواب أيّ شيء هو في ذاته وهو الفصل. ولذا قال: إما مقول إلحّ. في حواب ما هو: أي في جواب السؤال بــــ" ما هو". يحسب الشركة المحضدة: أي لا الخصوصية أيضا، يعبي كما أنه يكون مقولا في جواب السؤال بما هو حال الشركة، لم يكن مقولا في حوابه حال الخصوصية. بالنسبة إلى الإنسان والفرس، وهو الجنس، ويرسم بأنه كلي مقول على كثيرين مختلفين المنسبة إلى الإنسان والفرس، وهو الجنس، المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة والخصوصية معا كالإنسان بالنسبة إلى أفراده، كزيد وعمو وغيرهما، وهو النوع، ويرسم بأنه كلي مقول

بالسبة إلى الإنسان والفرس: أي بالنسبة إلى الأفراد للحقلقة الحقيقة، فإنه إذا ستل مما عما عنهما، كان الحيوان جوابا عنهما؛ لأن السؤال بما هما عن شيئين طلب لتمام الماهية المشتركة بينهما، وتمام الماهية المشتركة بينهما هو الحيوان فقط، فيكون الجواب هو الحيوان فقط. فإذا أفرد كل واحد منهما في السؤال، لم يصح أن يقع الحيوان جوابا عن كل واحد منهما؛ لأن السؤال بما هو عن شيء واحد طلب لتمام الماهية المختصة به وليس الحيوان كذلك، بل هو حزء عن تمام ماهية كل واحد منهما، فيكون الجواب في السؤال عن الإنسان وحده هو الحيوان الناطق، وعن الفرس وحده هو الحيوان الصاهل؛ لكولهما تمام ماهية كل واحد منهما.

المجنس: قلعه على النوع؛ لأنه جزء النوع، والحزء مقدم على الكل. بأنه كلي مقول على كثيرين إلح: قوله كلي: جنس للحنس شامل لسائر الكليات. وقوله: مقول، إنما ذكر ليتعلق به قوله على كثيرين. وقوله: على كثيرين، إثما ذكر ليوصف بقوله: عخلفين بالحقائق. وبقوله: مختلفين بالحقائق، حرج النوع وحاصته والفصل القريب. وبقوله: في حواب ما هو، حرج الفصل البحيد والعرض العام وخاصة الجنس.

فاتلدة: اعلم أن الجنس: إما عال: وهو الذي تُتمه جنس، وليس فوقه جنس كالجوهر على القول بجنسيته. وإما متوسط: وهو الذي فوقه وتُتمه حنس كالجسم النامي. وإما سافل: وهو الذي فوقه حنس، وليس تُتمه جنس كالحيوان؛ لأن الذي تُتمه أنواع لا أحناس. وإما مترد: وهو الذي ليس موقه جنس وليس تُتمه جنس. قالوا: ولم يوحد له مثال.

كزيد وعمرو وغيرهما: من الأفراد الشحصية، فإنه إذا ستل عن زيد وعمرو بما هما، كان الجواب الإنسان؛ لأن السائل طلب الماهية المشتركة بينهما، والماهية المشتركة بينهما الإنسان، فيكون جوابا عنه، وإذا أفرد الأفراد بأن ستل عى زيد فقط أو عمرو فقط، كان الجواب أيضا الإنسان؛ لأن السؤال عن الأفراد على سبيل الانفراد طلب الماهية المختصة بكل واحد، والماهية المحتصة بكل واحد هو الإنسان فقط، فعلم منه أن النوع يكون مقولا في جواب ما هو بحسب الشركة والخصوصية معا، وإن أفراد النوع منحصرة في الجزئيات الحقيقية.

بأنه كلي مقول إلح: فذكر الكلي والمقول على كثيرين كما مر، وقوله: مختلفين بالعدد دون الحقيقة احتراز عن الحنس وخاصته، والعرض العام، والفصل البعيد. وقوله: في جواب ما هو احتراز عن الفصل القريب وخاصة النوع، فإنهما مقولان في جواب أي شيء هو في ذاته أو في عرضه. على كثيرين مختلفين بالعدد دون الحقيقة في جواب ما هو. وإما غير مقول في جواب ما هو، بل مقول في جواب أيّ شيء هو في ذاته، وهو الذي يمبز الشيء عما يشاركه في الجنس كالناطق بالنسبة إلى الإنسان.

فائدة في أقسام النوع: الأول، إضافي: وهو المندرج تحته حنس. والتاني، حقيقي: وهو ما ليس تحته حنس كالإنسان، فينهما عموم وحصوص من وحم. فيحمعان في غو الإنسان، فإنه نوع إضافي لاندراجه تحت حنس وهو الحيوان، وحقيقي إذ ليس تحته حس. ويعقرد الإضافي بنحو الجسم النامي، فإن فوقه حس وهو الجسم المطلق، وحي العلم المطلق عند الحكماء على القول بنفي المطلق، وعي القسم الثالث منه فقال: وإما غير مقول إلى حنيية الجوهر. ولما فرغ مقال إلى الذي شرع في القسم الثالث منه فقال: وإما غير مقول إلى الحيدا: أن لا يزاد على "أي شيء هو" على ثلاثة أقسام: أحدها: أن لا يزاد على "أي شيء هو" على ثلاثة أقسام: أحدها: أن لا يزاد على "أي شيء هو" قيد، فيكون السؤال عن الميز المطلق، ويكون الجواب ما يميزه في الحداث، فإن يقال في الحداث، فإن يقال في الموزد المؤلف، المؤلفة، ثانيها: أن يزاد عليه قيد وهو "في ذاته" فيكون السؤال عن الميز المفاتي، ولا يقمل إلى القصل القريب وحدده لأن الميز المفاتي، ولا يصح أن القصل القريب وحدده لأن الميز المفاتي، ولا يصح أن الميز الموضى، يقال: إنه ضاحل أو حساس. ثالثها: أن يزاد عليه قيد وهو "في عرضة، فيكون السؤال عن الميز المفاتي، ولا يقت فيد وهو "في عرضة، فيكون السؤال عن الميز المناس، وتلده فيد وهو "في عرضة، فيكون السؤال عن الميز الماني المناس المؤلف على عرضة، فيكون السؤال عن الميز المؤلف، ولا يصح أن الحواب أن يقال: إنه ضاحك أو حساس. ثالثها: أن يزاد عليه قيد وهو "في عرضة، فيكون السؤال عن الميز المرضى،

فإذا عرفت هذا فقول: الذاتي هو الذي لا يكون مقولا في حواب ما هو، بل يكون مقولا في حواب أي شيء هو في ذاته نوع حفاء، فسره نقوله: وهو الله في ذاته نوع حفاء، فسره نقوله: وهو الذي يميز إلى يشارة على أن كل ماهية لها فصل فلها حنس ألبته كما هو مذهب المتقدمين. وأما المتأخرون فاختاروا أن الفصل أعم من أن يميز عن المشاركات الحنسية كفصل الإنسان والحيوان فإنه يميز الشيء عما يشاركه في الجنس، أو المشاركات الوجودية كأجزاء الماهية المركبة من أمرين متساوين، أو أمور متساوية فإلها تميز الشيء عما يشاركه في الوجود كما إذا فرطنا أن ماهية (ب) مما يشاركه من الرجة من المركبة من (ج) و(د) – أي من أمرين – متساوين في الصدق، كان كل واحد منهما يميز ماهية (ب) عما يشاركه في الوجود، وهذا الخلاف مين على امتناع تركب الماهية من أمرين متساوين، أو أمور متساوية عند المتقدمين، =

ويكون الجواب بالخاصة وحدها، كما إذا سئل عنه بأي شيء هو في عرضه؟ فالجواب عنه بالضاحك.

وهو الفصل، وبرسم بأنه كلي يقال على الشيء في جواب أي شيء هو في ذانه. أو أسا أي السل وأما العرضي: إما أن يمتنع انفكاكه عن الماهبة وهو العرض اللازم، أو لا يمتنع وهو العرض المفارق. وكلّ واحد منهما: إما أن يخنص بحقيقة واحدة...........

= وجوازه عند المتاخرين. وقد اعتبار المصنف مذهب المتقامين و لم يذكر لفظ الجسس في رسمه؛ اكتفاء ما ذكره في تفسيره، أو أشار في الموضعين إلى المذهبين. فعلى هذا لا يرد ما قيل: لو قال: "أو في الوجود" يعد قوله: "في الجنس" لكان أشمل، وذلك أعني ما يميز الشيء عما يشاركه في الجنس. وهو الفصل: وهو إما قريب إن ميز الشيء عما يشاركه في الجنس القريب، وإما بعيد إن ميزه في الجعلة عما يشاركه في الجنس البعيد.

بأنه كلى يقال إلخ: فقوله: كلي، جنس يشمل الكليات، وقوله: يقال على الشيء في حواب أي شيء هو بخرج الجنس والنوع والعرض العام؛ لأن الأولين يقالان في حواب ما هو، لا في حواب أي شيء هو، والثالث لا يقال في الجواب أصلا، وقوله: في ذاته، أي في جوهره يخرج الخاصة؛ لأنما وإن كانت مميزة للشيء، لكن لا في ذاته بل في عرضه، إنما قال: على الشيء، ولم يقل: على كثيرين – كما قال في سائر تعريفات الكلية – ليشمل فصل النوع الذي ينحصر في شخص واحد بحسب الحارج كالشمس.

وأما العرضي: فقسمان: أحدهما: عاصة، إن احتص بحقيقة واحدة. وثانيهما: عرض عام، إن اشتمل على الحقائق، وكذا الاعتبار صارت الكليات لهمسا، وإن اندرج فيه تقسيم آخر على ما قاله المصف: فإما أن يمتنع انفكاكه إلح. يمتنع انفكاكه: سواء امتنع انفكاكه عن الماهية من حيث هي هي بأن يمتنع انفكاكه عنها في الذهن والخارج معا كالفردية للثلاثة، ويسمى هذا لازم الماهية. أو عن الماهية الموجودة بأن يمتنع انفكاكه عنها باعتبار وجودها في الحارج دون الذهن كالسواد للعربي، فإن السواد ليس بلارم لماهية الحبشي من حيث هي هي، وإلا لكان كل إنسان أسود، بل لازم لوجوده، ويسمى هذا لازم الوجود.

وهو العوض اللازم: كالضاحك بالقوة بالنسبة إلى الإنسان. لا يحتنع: انفكاك عنها، بل يمكن مفارقته عنها. وهو العوض المفارق: وهو على قسمين: أحدهما ما تكون مفارقته بالفعل: ١– يسيرا: كمفارقة الخيام عن القائم. ٢– عسيرا: كمفارقة العشق عن العاشق. ثانيهما ما تكون مفارقته بالإمكان: كمفارقة حركة الأفلاك، فإنما لا تنفك عن الفلك بالفعل مع أنها ممكن الانفكاك عنه. مفهما: أي من العرض اللارم والعرض المفارق. وهو الخاصة كالضاحك بالقوة أو بالفعل للإنسان، وترسم بأنها كلية تقال على ما تحت التي الخاصة واحدة فقط قولا عرضيا. وإما أن يعم حقائق فوق واحدة، وهو العرض العام العام علينه المنافع المرضيات والمرم بالقوة أو بالفعل للإنسان وغيره من الحيوانات، ويرسم بأنه كلى يقال على ما تحت حقائق مختلفة قولا عرضيا.

وهو الخاصة: وهي ثلاثة أقسام: أحدها: ما توجد في جميع أفراد ذي الخاصة مع امتناع الفكاكها عنه، وتسمى هذه حاصة شاملة لازمة كالضاحك بالقوة يوجد في جميع أفراد الإنسان، فإن الفضاحك بالقوة يوجد في جميع أفراد الإنسان، فإن الفضاحك بالقوة يوجد في حميع أفراد الإنسان مع امتناع الفكاكه عند. ثانبها: ما توجد في أفراد ذي الخاصة لكن يجوز الفكاكه عن كل واحد من أفراد ذي الخاصة، وتسمى هذه حاصة شاملة غير لازمة كالضاحك بالفعل بالنسبة إلى الإسسان، فإنه بوجد في بعض أفراد دي بعضها، وتسمى هذه حاصة غير شاملة كالكاتب بالفعل بالنسبة إلى أفراد الإنسان، فإنه يوجد في بعض أفراد الإنسان دون بعضها.

حقيقة واحدة فقط إلخ: يخرج به الحنس والعرض العام. فوله: قولا عرضيا، يخرج به النوع والفصل. أن يعم: كل واحد. من اللازم والمفارق. كالمتنفس بالقوة: فإنه عرض لازم غير منفك عن ماهية الحيوانات غير مختصة بمقيفة واحدة. أو بالفعل: فإنه عرض مفارق ينفك عن ماهية الحيوانات غير مختصة بحقيقة واحدة.

حقّائق مختلفة: عمرج به غير الحنس والفصل البعبا، وعمرحا بقوله: فولا عرضيا. وإنما كانت نعريفات هذه الكليات رسوما؛ لأن المقولية عارضة فيها والتعريف بالعارض لا يكون إلا رسما. ولما فرغ من مبادئ النصورات، وهي الكليات الخمس، شرع في مقاصدها فقال: القول الشارح ...

#### [بحث الحد والرسم]

القول الشارح: الحد: قول دال على ماهية الشيء، وهو الذي يتركب من جنس الشيء وفصله القريبين كالحيوان الناطق بالنسبة إلى الإنسان، وهو الحد التام. أي طلك الله التوليب، أي طلك الله التوليب، كالجسم الناطق بالنسبة إلى الإنسان.

القول الشارح: أي مما يجب استحضاره القول الشارح، ويرادفه المعرف. ويسمى بالقول؛ لكونه مركبا، ويسمى شارحا؛ لشرحه الماهية، إما بأن يكون تصوره سببا لاكتساب تصور الماهية بكهها، وهو الحد. أو بأن يكون تصوره سببا لاكتساب تصورها بوجه ما يميزها عما عداها، وهو الرسم، وبمذا علم أن القول الشارح إما حد أو رسم، فعرف الحد بقوله: الحد قول دال إلخ.

ماهية الشيء: أي حقيقته الذاتية. قبل: لم يجز تعريف المعرف لثلا يتسلسل، وأجيب بأن التسلسل غير لازم؛ لأن معرف المعرف من حيث هو هو غير عتاج إلى معرف آخر، إما لبداهة أجزاله أو لكونه معلوما بالكسب، وبأن التسلسل ها هنا في الأمور الاعتبارية، والتسلسل فيها ليس بمحال؛ لأنه ينقطع بانقطاع اعتبار المعتبر. الحد [وفي نسخة: المعرف]: إما أن يكون متحصرا في الذاتيات: فإن كان يجميعها فهو الحد التأم، أو كان بيعضها فهو الحد الناقص. أو ليس بمنحصر في الذاتيات: فإن كان بالخيس القريب والخاصة اللازمة فهو الرسم النام [وسمي تاما؛ لأنه احتوى على الذاتي والعرضي]، وإن كان بغير ذلك فهو الرسم الناقص.

جنس الشيء وفصله القريبين: فالجنس القريب للشيء: هو الذي لا يكون بينهما حنس آخر كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان، والفصل القريب للشيء: هو الذي لا يكون بينهما فصل آخر كالناطق بالنسبة إلى الإنسان، فالمركب منهما هو الحد التام. بالنسبة إلى الإنسان: فإنك إذا قلت: ما الإنسان؟ فيقال: الحيوان الناطق.

الحد التام: أما تسميته حدا؛ فلأن الحد في اللغة المنع، وهو لاشتماله على جميع الفاتيات مانع عن دخول الأغبار الأجنبية فيه. وأما تسميته تاما؛ فلكون الفاتيات مذكورة بتمامها فيه، ويعتبر في الحد النام تقديم الجنس على الفصل؛ لأنه مفسر للحنس، ومفسر الشيء متآخر عنه. والحد الناقص: أما كونه حدا فلما مر، وأما كونه ناقصا فلعدم ذكر جميع الفاتيات فيه. جنسه المجيد: فالجنس البعيد للشيء، هو الذي يكون بينهما أجناس آخر. والرسم التام: وهو الذي يتركب من الجنس القريب للشيء وخاصته اللازمة كاخيوان الضاحك في تعريف الإنسان. والرسم الناقص: ما يتركب عن عرضيات تختص جملتها بحقيقة واحدة، كقولنا في تعريف الإنسان: إنه ماش على قدميه، عريض الأظفار، بادي البشرة، مستقيم القامة، ضحاك بالطبع.

والوسم النام: أما كوبه رسما؛ فلأن رسم الدار أثرها، ولما كان هذا التعريف بالحاصة اللارمة الخارجة—التي هي من آثار الشيء — كان تعريفا بالأثر. وأما كونه تاما؛ فلكونه مشالها بالحد النام من حهة أنه وضع في كل واحد منهما الحنس القريب المقيد بأمر محصوص. وإنما قيد الخواص باللازمة؛ لامتناع التعريف بالحاصة المفارقة، لكوتحا أخص من ذي الحاصة، والتعريف بالأخص غير حائز.

اخص من ذي الحاصه، والتعريف بالاختص عبر حائز.
على قلعيه: يترج الماشي على الأقداء الأربعة كالفرس والمقر. عويض الأظفار: يترح ما ليس معريص الأظفار
كالطيور. بادي البشوة: يترج ما هو المستور البشرة بالشعر مستقيم القامة: يترج ما هو محين القامة كالإمل والبقر.
ضحاك بالطيع: احتص الحميع بالإنسان وخرج غيروه لأن حملة هذه الأمور العرضية عنصة بالإنسان لا غير، بخلاف
كل واحد منهاة لوجود البعض منها في غيره أيضا، فإن الماشي على القدمين يوحد أيضا في الطيور، وعريض الأظفار
يوجد في الفرس، وبادي البشرة بيوجد في اخية والسمك، ومستقيم القامة يوحد في الأشحار، وأما الضحاك بالطبع
دفي وجوده في غير الإنسان خلاف، لكن الأولى أن لا يوحد. أما كونه رسما فلما مر، وأما كونه ناقصا فلعنم ذكر
بعض أحزاء الرسم النام حتى تتحقق المشاهة بالحد النام، كتحققها من الرسم النام والحد النام. ولما فرغ من
التصورات، شرع في التصديقات، فقدم مبادئها، وهي مباحث القضايا وأحكامها، نقال: القضايا إلح.

#### [التصديقات]

#### [مباحث القضايا وأحكامها]

القضايا: الفضية: قول يصح أن يقال لقائله: إنه صادق فيه أو كاذب، وهي: إما هملية، كقولنا: زيد كاتب، وإما شرطية منصلة، كقولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود.

القضايا: أي مما يجب استحضارها القضايا، هي جمع قضية، ويعبر عنها بالخبر. قول يصح الخ: والقول هو المركب ملفوظاً أو معقولاً فهو حس، وباقي القيود فصل، يخرج المركبات الإنشائية سواء كانت طلبية كالأمر والنهي والنداء، أو غير طلبية كالقسم وأفعال الملاح والذم. و[ينرج] صبح العقود كب بعث واشتريت، فإلها ليست بقضية بل هي من قبيل التصورات الساذجة عبد أرباب هذا الفن، وكذا تخرج المركبات التقبيدية، مثل الحيوان الناطق، والإضافية مثل: غلام زيد، وغيرهما من نحو همسة عشر.

قتيمة: اشترط الجمهور لصدق القول: أن يكون مطابقا للواقع، وإن لم يكن مطابقا للاعتقاد. واشترط النظام لصدق القول: أن لصدق القول: أن يكون مطابقا لاعتقاد المحر، وإن كان غير مطابقا للواقع. واشترط الجاحظ لصدق القول: أن يكون مطابقا للواقع وللاعتقاد أو لهما معا، ولا حكم في الإنشائيات والتحييدات والإضافيات؛ لأن الحكم أداء للواقع في نفس الأمر من طرفي النسبة، وهما الثبوت والوقع كما في المواقع كما في المواقع كما في المواقع كما في المالية، ولا أداء في الإنشائيات والتقييدات والإضافيات. ولما قطية أثر ع من تعريف القضية شرع في تقسيماها فقال: إما حملية إشراء

إما حملية: وهي التي يكون طرفاها – أعني المحكوم عليه وبه – مفردين بالفعل أو بالقوة، موجة كانت كقولنا: زيد كاتب، أو سالبة كقولنا: زيد ليس بكاتب. وتسميتها حملية باعتبار طرفها الأحير، إلا أن الموجة هي الحملية في الحقيقة لتحقق معنى الحمل فيها، وأما السالبة فلا حمل فيها، لكن كثيرا ما تسمى الأعدام باسم الملكات اتساعا.

وإما شوطية: وهي التي لا يكون طرفاها مفردين، وهي: إما متصلة وهي التي يُحكم فيها يصدُّق قضية، أو لا صدقها على تقدير صدق قضية أخرى. فإن كان الأول فالقضية شرطية متصلة موجية، كقولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، فإنه حكم فيها يصدق قصية "النهار موجود" على تقدير صدق قضية "الشمس طالعة". وإن كان الثاني، فالقضية شرطية متصلة صالبة، كقولنا:ليس إن كانت الشمس طالعة فالليل موجود، فإنه حكم فيها بسلب صدق قضية "الميل موجود" على تقدير صدق قضية "الشمس طالعة". وإما شرطية منفصلة، كقولنا: العدد إما أن يكون زوجا أو فردا، والجزء الأول من الحملية يسمى موضوعا، والثاني محمولا، والجزء الأول من الشرطية يسمى مقدما، والثاني تاليا. أى الحكوم أى الحكوم أى الحكوم علم المواد كانت متعلة أو منعلة والقضية إما موجبة، كقولنا: زيد كاتب،

وإما شرطية منفصلة: وهي التي يحكم فيها بالتنافي بين القضيتين، فإن كان الحكم بالتنافي بينهما إيتابا، فمنفصلة موجهة، كفولنا: العدد إما أن يكون زوحا أو فردا، فإنه حكم فيها بأن كون العدد زوجا ينافي كونه فردا، أو إن كان سلبا فمنفصلة سالبة، كقولنا: ليس إما أن يكون هذا أسود أو كاتبا، فإنه حكم فيها لسلب المنافاة بين كونه أسود وكونه كاتبا. تعييه: وتسمية المتصلة بالشرطية ظاهرة لاشتمافا على أداة الشرط، وأما تسمية المفصلة بحا؛ فلمشافتها المتصلة من حيث إلهما مركبتان من القضيتين، فيكون معيى الشرطية في المتصلة حقيقة، وفي المفصلة بحازا. موضوعا: لأنه إتما وضع لأن يحكم عليه بندي، وهو الحكوم به،

محمولا: لأنه إنما وضع لأن يتعمل به على شيء، وهو الموضوع، وللحملية حزء أعر، وهو النسبة التي يرتبط بما المحمول بالموضوع، وتسمى نسبة حكمية، ولم يذكرها المصنف؛ لأنه يرد أن يبين اسم ما سبق ذكره في نقسيم القضية إلى الحملية والشرطية، والمذكور فيما سبق ليس إلا الطرفين.

يسمى مقدما: لتقدمه في الذكر طبعا وإن تأخر وضعاء كما في قولنا: النهار موجود كلما كانت الشمس طالعة. تاليا: لكونه تابعا، وهو من التلو يمعنى النبع. والقضية: تنقسم ثانبا – باعتبار النسبة النامة الخبرية – إلى قسمين: إما موجبة – كان الحكم فيها بالإيقاع– كقولنا: زيد كاتب، وإما سائية – إن كان الحكم فيها بالانتراع– كقولنا: زيد ليس بكانب.

فائدة: الموجه نوعان: إما عصلة: إذا كانت القضية الموجه تعالية من حرف السلب، وتسمى وحودية أبضا، مثل: زيد كاتب. أو معدولة: وهي التي يكون فيها حرف السلب جزءا من القضية، وسميت معدولة؛ لأن حرف السلب عنا السلب عنا أصل مدلوله، وهو السلب، وجعل حكمه عكم ما بعده. فإن كان حرف السلب جزءا من المحلول تسمى معدولة الخوضوع، مثل قولنا: اللاحي جماد. وإن كان جزءا من المحمول تسمى معدولة المخدول، مثل قولنا: اللاحي لاعالم. والسائبة مثل قولنا: اللاحي لاعالم. والسائبة ما يكون فيها حرف السلب ولا يكون جزءا منهما أصلا، مثل: زيد ليس بكاتب. ومرادهم عند الإطلاق بالمخصلة ما يكون فيها حرف السلب ولا يكون جزءا منهما أصلا، مثل: زيد ليس بكاتب. ومرادهم عند الإطلاق بالمخصلة ما لاعدول فيها أصلا، وهي محصلة الطرفية، تقضى وجود الموضوع بخلاف السائبة.

وإما سالبة، كقولنا: زيد ليس بكاتب. وكل واحد منهما إما مخصوصة كما ذكرنا، أي من للرحة والسابة وإما كلية مسورة، كقولنا: كل إنسان كاتب، ولا شيء من الإنسان بكاتب، وإما جزئية مسورة، كقولنا: بعض الإنسان كاتب، وإما مهملة، كقولنا: الإنسان كاتب.

كلية مسورة: وهي التي يكون الحكم فيها على كل الأفراد، وهو إما بالإيجاب أو بالسلب، فإن كان بالإيجاب فيهي موجة كلية مسورة، وهي التي يكون الحكم فيها على كل إنسان كانب، وسورها غو: كلّ، والألف واللام الاستعراقية أو العهدية. وإن كان بالسلب فهي سالبة كلية مسورة، كقولنا: لا شيء من الإنسان بكاتب، وسورها: بعض، أو بالسلب، فإن كان بالإيجاب فهي موجة حزلية مسورة، كقولنا: بعض الإنسان كاتب، وسورها: بعض، وواحد. وإن كان بالسلب مهي سالبة حزلية مسورة، كفولنا: بعض الإنسان كاتب، وسورها: بعض، وواحد. وإن كان بالسلب مهي سالبة حزلية مسورة، كفولنا: بعض الإنسان ليس بكاتب، وسورها: ليس كل، وليس بعض، وبعض ليس. وتميد السور مأحوذ من سور البلد، فإنه كما يخصر البلد ويجوط به كذلك هذه الأسوار تحصر أفراد الموضوح أورة للوضوع على الموسى المهاد في الشرطيات: فخصوصها وحصورها وإهماها بعين الأزمان والأوضاع في الشرطيات بمنزلة الأفراد في الحمليات، فكما أن الحكم فيها إن كان على فرد معين، فهي غصوصة، كقولنا: إن حتنني الهرم أكرمتك، وإلا فإن بين كمية الحكم بالاتصال والانفصال فيها على الوضع كما يعلى المعين عضوصة، كقولنا: إن حتنني الموم أكرمتك، وإلا فإن بين كمية الحكم بأنه على جميع الأوضاع أو على بعضها، فهي مسورة وإلا فيهملة، فسور الموجة الكلية في المتصلة كلما ومهما وميء، كقولنا: كلما كانت المهمة فائه في المنصلة كلما ومهما وميء، كقولنا: كلما كانت

كفوننا: دائما إما أن يكون العدد زوجا أو فردا. وسور السالبة الكلية فيهما ليس البتة، كقولنا: ليس البتة إن كانت الشمس طالعة فالليل موجود وليس البتة إما أن يكون العدد روجا أو فردا. وسور الموجبة الحزيمة فيهما قد يكون، كقولنا: قد يكون إذا الشمس طالعة كان النهار موجودا، وقد لا يكون إما أن يكون إما أن يكون الما أن يكون العدد زوجاً أو فردا =

إما مخصوصة: وهي التي كان الموضوع فيها شخصا معينا، وهي إما موجبة أو سالبة. كما ذكرنا: في مثاليهما، من نحو: زيد كاتب، وزيد ليس بكاتب، أما تسميتها مخصوصة؛ فلحصوص موضوعها، وفد يقال لها: شخصية أيضا؛ لكرن موضاء عها شحصا معينا.

والمتصلة إما لزومية، كقولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، وإما اتفاقية، كقولنا: إن كان الإنسان ناطقا فالحمار ناهق.

= وإما أن لا يكون: كل من الموجهة والسالية. كذلك: أي لا مخصوصة ولا كلية ولا حزئية والقضية. تسمى مهملة: لإهمال بيان كمية الأفراد التي حكم عليها بترك أداة السور، أو لأتحا ليس بكاتب: وهاتان القضيتان إنما تكونان مهملتين، عند من لم يجعل لام الاستعراق في حكم أداة السور، أو لأتحا ليس للاستعراق. اعلم أن المهملة في قوة الجزئية؛ لألحا تصلح لأن تكون كلية وجزئية، وعلى التقديرين الجزئية متحققة، والشخصية في حكم الكلية، سق أن في القضايا مخصوصتين، موجة وسالية كلية وجزئية، ومهملتين موجبة مسى أن في القضايا مخصوصتين، موجة وسالية، وعصورات أربع، موجة وسائية كلية وجزئية، ومهملتين موجبة الموافقة على طبيعة الموافقة والمنافقة المؤلفة على طبيعة الموافقة المؤلفة أو العلام، والقضية الطبيعية ليست بمعترة في العلوم، والقضية الطبيعية ليست بمعترة في العلوم، لعلم إناضاحها في الاصطلاحات، فخروجها عن التقسيم لا يخل بالانحصار، أو لأتحا ترجع إلى المهملة أو الشخصية، ولقائل أن يقول: فعلى هذا إن المهملة أو الشخصية، ولقائل أن يقول: فعلى هذا إن المهملة لما كانت في حكم الجزئيات، كانت مستغني عنها بالجزئية، فتأمل، ولما فرغ من تقسيمات الحملية شرع في تقسيما الشرطية. فقال: والمتصلة أغ.

إما لزومية: وهي التي تحكم فيها بصدق التالي على تقدير صدق المقدم لعلاقة ينهما توجب ذلك، وهي ما بسببه يستارم المقدم التالي كالعلية والتضايص. أما العلية: فيأن يكون المقدم علة للتالي، كفولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجودة فإن طلوع الشمس علة لوجود النهار. وبأن يكون التالي علة للمقدم، كقولنا: إن كان النهار موجودا فالشمس طالعة، فإن المقدم في هذه الشرطية معلول للتالي. وبأن يكونا معلولين علة واحدة، كقولنا: إن كان النهار موجودا فالعالم مضيء، فإن كل واحد من وجود النهار وإضاءة العالم معلول لطلوع الشمس. وأما التضايف: فبأن يكون المقدم والتالي بحيث يكون تعقل أحدهما بالقياس إلى الآخر، كقولنا: إن كان زيد أبا لعمرو فعمرو ابنه، فإن تعقل كل واحد من الأبوة والبوة بالقياس إلى تعقل الآخر، كقولنا: إن

وإما اتفاقية: وهي التي حكم فيها بصدق التالي على تقدير صدق المقدم؛ لا لعلاقة توحب ذلك بل بمحرد صدقهما، كقولنا: إن كان الإنسان ناطقا فالحمار ناهق، فإنه لا علاقة بين ناطقية الإنسان وناهقية الحمار؛ لتحويز العقل كل واحد منهما بدون الأعر، بل إنما توافقتا على الصدق، فتكون تسمية الأدن باللزومية لاشتمالها على علاقة اللزوم، وتسمية الثانية بالإنفاقية؛ لعدم اشتمالها على تلك العلاقة بل على بحرد الانفاق. = والمنفصلة إما حقيقية، كقولنا: العدد إما زوج أو فرد، وهو مانعة الجمع والخلو معا كما ذكرنا، وإما مانعة الجمع فقط، كقولنا: إما أن يكون هذا الشيء حجرا أو شجرا، وإما مانعة الخلو فقط، كقولنا: إما أن يكون زيد في البحر وإما أن لا يغرق.

= اعتراض وردّه: فإن قيل: الاتفاقية مثل اللزومية في كونما مشتملة على علاقة؛ لأن احتماع التالي مع المقدم في المودد أمر ممكن، فلا بد له من علة موجية. قلما: نعم، لكن العلاقة لما لم يحصل الشعور بما في الاتفاقية، حكم مشعور بما، ولهذا إذا لاحظ العقل المقدم والتالي فيها، حكم بامتناع الانفكاك بينهما، بخلاف اللزومية؛ فإن العلاقة فيها مشعور بما، ولهذا إذا لاحظ العقل المقدم والتالي فيها، حكم بامتناع الانفكاك بينهما، هذا تقسيم الشرطية المتصلة. والمنفصلة: فهي تنقسم إلى ثلاثة أقسام: حقيقية، ومانعة الجمع مقتصلة حقيقية، كقولنا: العدد إما زوج بالنتاي بين حزليها، إما في الصدق والكذب معا، وهذه واحد، ولا يكذبان معا؛ لامتناع اجتماع الزوج والفرد على عدد واحد، ولا يكذبان معا؛ لامتناع ارتفاعهما عنه معا، وهذه الإسسان كاتبا أو تركيا، فإنهما يصدقان ويكذبان معا، وهي أي المنفصلة الحقيقية مانعة الجمع ومانعة الخلو عما ي مركبة منهما. وإنما محيت حقيقية؛ لأن التنافي بين جزئيها أشد من التنافي بين جزئيها في الصدق والكذب معا، وهي المنفقة الإسمال، وإما في الصدق فقط أي دون الخلو.

هذا الشيء حجوا أو شجوا: فإفدا لا يصدقان؛ لأن بينهما معاندة، وقد يكذبان بأن يكون إنسانا، وهذه موجبتها. أما سالبتها: فرفع العاد في الصدق فقط، نحو: ليس البتة إما أن يكون هذا الشيء لا شجرا أو لا حجرا، فإلهما يصدقان ولا يكذبان، وإلا لكان حجرا وشجرا معا.

تنهيد: وإنما سميت مانعة الجمع؛ لاشتمالها على معع الجمع بين جزئيها في الصدق، وأما في الكذب فقط فالقضية لتسمى مانعة الخلو فقط أي دون الجمع، كقولنا: زيد إما أن يكون في البحر وإما أن لا يغرق، فإنه حكم في هذه القضية بالتنافي بين أن لا يكون في البحر وبين أن لا يغرق؛ لجواز أن يكون في البحر أو أن لا يغرق؛ لجواز أن يكون في البحر أو أن لا يغرق، فالكون في البحر مع عدم الغرق يصدقان ولا يكذبان، وإلا لغرق في البر، وهذه موجبتها. أما سالبتها فعرفع العناد في الكذب فقط، نحوة ليس البتة زيد إما أن لا يكون في البحر وإما أن يعرق، فإن عدم الكون في البحر مع الغرق يكذبان ولا يصدقان، ومرادهم بالبحر ما يمكن العرق فيه عادة من ماء أو من سائر الماتعات، لا البحر نفسه، فلا يتوهم وبغرق، أو من سائر الماتعات، لا البحر نفسه، فلا يتوهم اجتماع الطرفين في الكذب بأن يكون في البحر أو الحوض ويغرق.

#### وقد تكون المنفصلات ذوات أجزاء، كقولنا: هذا العدد إما زائد أو ناقص أو مساو.

وقد تكون المفصلات النلاث، أي كل واحد منها كما تكون ذات حزين -كما مر من الأمثلة - تكون ذات أحزاء ثلاثة. أو أكثر. أشار بتصدير لفظة "قد" إلى تقليل هذا الحكم، فالمفصلة الحفيقية التي هي ذات أجزاء ثلاثة. إما زائد أو ناقص أو مساو. فإن هذه الأجزاء الثلاثة لا يُتمع على عدد واحد، لا في الصدق ولا في الكذب، والمدر زائدا أو ناقصا أو مساويا؛ فإنه لو اجتمعت كسوره الله أو ناقصا أو مساويا؛ فإنه لو اجتمعت كسوره الله أو زادت عليه يسمى زائدا كالني عشر، فإن كسوره وهي النصف واللث والربع والسدس زائدة! لأنجوعها خمسة عشر. وإن نقصت عنه يسمى ناقصا كالثمانية، فإن كسورها وهي النصف والربع والسدس ناقصة عنها؛ لأنما سبعة. وإن ساوته يسمى مساويا كالستة، فإن كسورها وهي النصف والثلث والسدس مساوية لحاء لأنها ستوية أيضا.

فائدة: وأما مانعة الجمع التي هي ذات أحزاء ثلاثة فكقولنا: إما أن يكون هذا الشيء شحرا أو حجرا أو حيوانا، فإن هذه الأحزاء تجتمع كذبا لجواز أن يكون شيئا آخر. وأما مانعة الحلو التي هي ذات أحزاء ثلاثة، فكفولنا: إما أن يكون هذا الشيء لا حجرا أو لا شحرا أو لا حيوانا، والحق أن المنفصلات لا تتركب من أكثر من حزئين؛ لأنما متحقة بالمتصال واحد، وهو لا يكون إلا بين شيئين، فعمد زيادة الأحزاء يلزم تعدد المنفصلة، ولأنما لو تركبت من أحزاء ثلاثة كما في قولنا: العدد إما زائد أو ناقص أو مساو، لا بد من تعيين حزئيها، فإذا فرضنا أن أحد جرئيها قولنا: العدد إما زائد، فالجزء الأخر إما أن يكون أحد الباقين على التعيين أو بلا تعيين، فإن كان أحدهما لا على التعيين، في المنافقة بالمعين ونفي الأخر زائدا حشوا، وإن كان أحدهما لا على التعيين. التناقض ٢٥ شرائط التناقض

#### [التناقض]

التناقض: وهو اختلاف القضيتين بالإيجاب والسلب بحيث يقنضي للماته أن تكون ولا الإعلام المادقة والأخرى كاذبة، كقولنا: زيد كاتب، وزيد ليس بكاتب. إحداهما صادقة والأخرى كاذبة، كقولنا: زيد كاتب، وزيد ليس بكاتب.

## [شرائط التناقض]

ولا يتحقق ذلك الاختلاف في المخصوصتين، إلا بعد اتفاقهما في الموضوع، والمحمول، والزمان، والمكان، والإضافة، والقوة، والفعل، والجزء والكل، ......

التناقض: أي نما يجب استحضارها التناقض. اختلاف القضيين: يخرج احتلاف المفردين كالسماء والأرض، واحتلاف مفرد وقضية كعمرو وزيد قائم. بالإيجاب والسلب: يخرج الاحتلاف بالاتصال والانفصال، وبالكلية والحزئية، وبالمدول والتحصيل، وبالحملية والخرئية، والمدول والتحصيل، وبالحملية والشرطية وغير ذلك. لذاته: يخرج الاحتلاف الذي يكون بالإيجاب والسلب، لكن لا يكون لذاته. والتناقض يكون بوحهين: إما بواسطة كنولنا: زيد إنسان، زيد ليس بناطق؛ فإن هذا الاحتلاف بواسطة أن قولنا: زيد إنسان في قوة زيد ناطق. أو خصوص المادة: كل من حيوان، ولا شيء من الفرس نجيوان. فهذا الاحتلاف ليس لذاته وصورته، بل بخصوص مادته.

إلا بعد اتفاقهما: أي اتفاق القضيتين اللين يقع بينهما التناقض، سواء كاننا مخصوصتين(بفرد معين) أو محصورتين (بافراد معينين). في الموضوع: أي في ثماني وحدات (مواضع الاتفاق بين القضيتين) الأولى: وحدة الموضوع؛ إذ لو اختلفتا في هذه الوحدة، نحو: زيد قالم، عمرو ليس بقالم، لم تتناقضا؛ لجواز صدقهما معا أو كذهما. والمحمول: أي الثانية: وحدة المحمول؛ إذ لو اختلفتا فيها، نحو: زيد قالم، زيد ليس بقاعد، لم تتنافضا.

والزمان: أي النالثة: وحدة الزمان؛ إذ لو احتلفتا فيها، نحو: زيد قائم ليلا، زيد ليس بقائم في السوق، لم تتناقضا. والمكان: أي الرابعة: وحدة المكان؛ إذ لو احتلفتا فيها، نحو: زيد أن أي لعمرو، وزيد ليس بأب أي ليكر، والإصافة: أي الخامسة: وحدة الإضافة؛ إذ لو احتلفتا فيها، نحو: زيد أب أي لعمرو، وزيد ليس بأب أي ليكر، لم تتناقضا. والقوق والفعل: أي السادسة: وحدة القرة والفعل؛ إذ لو احتلفتا فيهما بأن تكون النسبة في أحدهما بالقوة، كقولنا: الخمر في الدن مسكر – أي بالقوة – وفي الأخرى بالفعل، كقولنا: الخمر بالدن ليس يمسكر – أي بالفعل – لم تتناقضا. والجزء والكل: أي السابعة: وحدة الكل والجزء؛ إذ لو احتلفتا في الكل والجزء، نحو: الزنجي أيس بأسود – أي كله – لم تتناقضا. والشرط. فقيض الموجبة الكلية إنما هي السالبة الجزئية، كقولنا: كل إنسان حيوان وبعض الإنسان ليس بحيوان، ونقيض السالبة الكلية إنما هي الموجبة الجزئية، كقولنا: لا شيء من الإنسان بحيوان، وبعض الإنسان حيوان، والمحصورتان لا يتحقق التناقض بينهما إلا بعد احتلافهما في الكلية والجزئية؛ لأن الكليتين قد تكذبان، كقولنا: كل إنسان كاتب ولا شيء من الإنسان بكاتب،

والشوط: أي الثامة: وحدة الشرط؛ إذ لو اختلفنا فيها، نحو: الحسم مفرق للبصر – أي بشرط كونه أبيض– والجسم ليس يمفرق للبصر – بشرط كونه أسود– لم يتحقق التناقض.

تسبه: اعلم أن اشتراط هذه الوحدات للتناقض إنما هو مذهب قدماء المنطقين، وأما المتأخرون: فقد اكتموا الموحدة الموضوع ووحدة المحمولة بناء على أن سائر الوحدات مندرجة تحتهما. وأما المحقون: فقد القصروا على وحدة، هي وحدة النسبة الحكمية حتى يكون السلب واردا على ما ورد به الإنجاب؛ لأبه متى اختلفت تلك الأمور احتلفت النسبة الحكمية، ومتى اتحدت، فهذا المذهب أخصر وأشمل، وإلا فلا حصر فيما ذكروه من الوحدات الثمانية، بل لا بد لتحقى التناقض أيضا من وحدة العلة، نحو: النحار عامل – أي فيما ذكروه من الوحدات الثمانية، بل لا بد لتحقى التناقض أيضا من وحدة العلة، نحو: النحار عامل – أي للسلطان – الدحار ليس بعالم – أي لغيره – والآلة، نحو: زيد كاتب – أي بالقلم الواسطي – زيد ليس بكاتب – أي بالقلم التركي – والمفعول به، نحو: زيد ضارب – أي عمروا – زيا ليس بضارب – أي بكرا – والمميز، نحو: عندي عشرون – أي درها – أي مناول المقدم عندي عشرون – أي درها أخير، وهو الاحتلاف في الكمية، أراد أن يبينه فقال: فنقيض الموجهة الح.

فنفيض الموجمة الكلية إلح: حالات التناقض: كل إنسان حيوان، كلية موجمة (نقيضها) حزئية سالية: معض الإنسان ليس بحيوان. لاشيء من الإنسان بحيوان، كلية سالية (نقيضها) حزئية موحبة: بعض الإنسان حيوان. والمراد من المحصورتين: أي إن كانت القضيتان المتنافصتان بحصورتين لا يتحقق التناقض إلا بعد احتلافهما في الكمبة أي الكلية والجزئية، بأن تكون إحداهما كلية، والأحرى حزئية. قد تكذبان: أي في مادة يكون الموضوع فيها أعم من المحمول، كقولنا: كل إنسان كاتب، ولا شيء من الإنسان بكاتب. والجزئيتين قد تصدقان، كقولنا: بعض الإنسان كاتب، بعض الإنسان ليس بكاتب.

قلد تصدقان: أي فيما يكون الموضوع فيه أعم من المحمول أيضاءكقولنا: بعض الإنسان كاتب، وبعض الإنسان للله يكن الإنسان أعم من الكاتب، فلم ليس بكاتب، فعلم من هذا أن المراد بالكاتب هنا هو الكاتب بالفعل، وإلا لم يكن الإنسان أعم من الكاتب، فلم يكذب قولنا: كل إنسان كاتب، و لم يصدق بعض الإنسان ليس بكاتب، فلم يجز كذب الكليتين، ولا صدق الجزئيين. وإنما قيد بلفظ "قد" المفيدة جزئية الحكم؛ لأن الكليتين والجزئيين قد تختلفان صدقا وكذبه، كقولنا: كل إنسان حيوان، ولا شيء من الإنسان بجيوان، وكفولنا: بعض الإنسان ناطق، وبعض الإنسان ليس بناطق، فإن صدق كل واحد منهما يستلزم كذب الآخر.

قنبية: واعلم أن المهملة في قوة الجزئية كما عرفت، فحكمها في التناقض حكمها، فنقيض المهملة الموجبة إنما هي السالبة الكلبة، كقولنا: الإنسان كاتب، ولا شيء من الإنسان بكاتب. ونقيض المهملة السائبة إنما هي الموجبة الكلبة، كقولنا: الإنسان لبس بكاتب، وكل إنسان كاتب.

#### [العكس]

العكس: وهو أن يصيّر الموضوع محمولا والمحمول موضوعا، مع بقاء الإيجاب والسلب، والصدق والكذب بحاله.

العكس. مما يجب استحضاره من أحكام القضايا، العكس. وهو أن يصير: بتشديد الياء؛ لأن العكس بطلق على معنين، أحدهما: القضية الحاصلة من التبديل المذكور، وثانيهما: نفس التبديل، وهو العين المصدري، أعني جعل الموضوع عمولا والمحمول والمحمول موضوعا، فلو لم يشدد لصار له معني ثالث، وهو التبدل، أعين صيرورة الموضوع عمولا والحمول موضوعا، وإنما قيدنا المؤصوع بقولنا: في الذكر و تلا يرد ما قبل: بأن المعتبر في حانب الموضوع هو الذات، وفي حانب المحمول هو الذات وفي حانب المحمول هو الذات، وفي حانب المحمول هو الذات لا يصير وصفا والوصف ذاتا، اعتراض وردة: فإن قبل: هذا التعريف غير حامع لعكس الشرطيات، فإن عزاي الموضوع والحمول لا يطلقان على حزابها؟ قلنا: إن المصنف قصد أن لا يبحث عن عكس الشرطيات، إما للاحتصار، أو للعلم به بالقياس إلى عكس الحمليات، فعرف العكس بحيث يوافق قصده.

مع بقاء الإيجاب والسلب: أي مع نقاء حكمهما على حاله، يعني إن كان الأصل موحبا كان العكس موجبا، وإن كان الأصل سالبا كان العكس ساليا. وإنما اعتبر بقاؤهما؛ لأهم تتبعوا القضايا، و لم يجدوها بعد الجعل المذكور صادقة لازمة للأصل؛ إلا موافقة له في الإيجاب والسلب.

الصدق والكذب بحاله: أي إن كان الأصل صادقا بأي وحه، كان العكس أيضا صادقا؛ لأنه لو لم يصدف عند صدق الأمامل، غو قولنا: كل حيوان إنسان بالنسبة إلى قولنا: كل إنسان حيوان، أو صدق لكن لا بطريق اللزوم بل بطريق الاتفاق. أو بخصوص المادة كقولنا: كل ناطق إنسان بالنسبة إلى قولنا: كل إنسان ناطق لا يعد عكسا ولأنه يشترط عدم النساوي بين الموصوع والمحول)، وإنما اعتبر بقاء الصدق؛ لأن العكس لازم للقصية، فلو فرض صدقها يلزم صدق العكس، وإلا لزم صدق الملزوم (الأصل) بدون صدق اللازم (العكس) وهو محال، ولم يعتبر بقاء الكذب؛ لأنه لا يلزم من كذب الملزوم كذب اللازم، فإن قولنا: كل حيوان إنسان كاذب، مع صدق عكسه الذي هو قولنا: بعى الإنسان حيوان.

تنهه: اعلم أن العكس يطلق بالاشتراك على ما ذكره المصنف، ويسمى العكس المستوي، وعلى جعل نقيض الموضوع عمولا، ونقيض المحمول موضوعا مع بقاء الكيف والصدق بحاله، ويسمى عكس النقيض كما إذا أردنا عكس قولنا: كل إنسان حيوان، قلنا: كل ما ليس بحيوان ليس بإنسان، وإنما لم يذكره لفلة استعماله في العلوم ≐

#### [عكس المحصورات الأربعة]

والموجبة الكلية لا تنعكس كلية؛ إذ يصدق قولنا: كل إنسان حيوان، ولا يصدق كل حيوان إنسان، بل تنعكس جزئية؛ لأنا إذا قلنا: كل إنسان حيوان، يصدق قولنا: بعض الحيوان إنسان، فإنا نجد الموضوع موصوفا بالإنسان والحيوان، فيكون بعض الحيوان إنسانا.

فيكون بعض الحيوان إنسانا: لأنا إذا وحدنا ذاته موصوفة بصفتين، فلنا أن أبحل تلك الذات الموصوفة باحد الوصفين موضوعا والوصف الآخر محمولا عليها. أو نقول: إذا صدق كل إنسان حيوان، لزم أن يصدى محكسها بعض الحيوان إنسان، وإن لم تصدى هذه البائية لصدق عكسها وهو: لا شيء من الإنسان بحيوان، فقيضها وهو: لا شيء من الإنسان بحيوان، فقيض الأصل وهو: ليس بعض الإنسان بحيوان، وقد كان الأصل كل إنسان حيوان. فيلزم احتماع نقيضين وهو عال. أو نقول: إذا صدى كل إنسان، وإلا لصدق نقيضه عالى. أو نقول: إذا صدى كل إنسان، ولا لصدق نقيضه شرطا في الشكل الأولى سلب الشيء عن نفسه، هكذا كل شرطا في الشكل، والنقيض كبرى؛ لكون كله لا المتج من الشكل الأولى سلب الشيء عن نفسه، هكذا كل إنسان حيوان وهو عال.

والإنتاجات؛ لأن الإنتاج بواسطة عكس النقيض لا يسمى قياسا، بخلاف الإنتاج بالعكس المستوى لرعاية
 حدود القضية فيه. ولما ثبت أن العكس عبارة عن تصيير قضية بحيث بازم منه قضية أخرى، وكانت القضية إما موجبة
 أو سالية، ابتدأ بعكس الموجبات؛ لأن الإيجاب أشرف من السلب. فقال: الموجبة الكلية الح.

لا تنعكس كلية: لنلا ينقش بمادة بكون المحمول فيها أعم من الموضوع، فإذا حمل ذلك المحمول الأعم موضوعا والموضوع الأمحص محمولاً، يكون الحمل فيها بالأخص على الأعم، وذلك لا يصدق كليا.

ولا يصدق كل حيوان إنسان: لعدم حواز حمل الأخص على كل أفراد الأعم، وإلا بلزم ألا بكون الأخص أعص، ولا الأعم أعم. بل تتعكس جزئية: لوجوب ملاقاة عنواني الموضوع والمحمول في الموجة، كلية كانت أو حزئية، وبالملاقاة تصدق الجزئية من الطرفين، أي الأصل والعكس. كل إنسان حيوان: أي إذا قلنا هذه الموجبة الكلية، يصدق معض الحيوان إنسان، فإنا تجد شيئاً معيناً موصوقاً بالإنسان والحيوان، وهو ذات الإنسان أعني أفراده.

والموجية الجؤتية: أي كالموجية الكلية لا تعكس كلية بل تعكس جزئية هذه الحجة، وهي أنه إذا صدق بعض الحيوان ، بلزم أن يصدق بعض الحيوان الإنسان حيوان، وإلا لصدق بعض الحيوان إنسان عيوان، وإلا لصدق بعض الإنسان حيوان، وإلا لصدق بعض الإنسان حيوان، وإلا لصدق بقيضه الإنسان الحيوان بإنسان، فيرة من الحيوان إنسان، وقد لا شيء من الجيوان إنسان، وقد كان الأصل بعض الجيوان إنسان، وهذا خلف. أو نفسم هذا التقيض إلى الأصل ليتح من الشكل الأول سلب الشيء عن نفسه، هكذا: بعض الحيوان إنسان، ولا شيء من الإنسان وقد على المساب الشيء عن نفسه، هكذا: بعض الحيوان إنسان، ولا شيء من الإنسان كيوان، يتحدق قولنا: بعض الإنسان زيد، اعتمال الموجبة الجزئية إلى الجزئية مصلقاً إذ يصدق قولنا: بعض الإنسان زيد، اعتمال لولا يعكس إلى معض إلى المراد بزيد ها هنا ليس معناه الجزئي؛ إذ المعين الجزئي لا يقع عمولا، بل المراد منه المفهوم الكلي وهو المسمى بزيد. فقولنا: بعض الإنسان أويد، معناه بعض الإنسان منسمى بزيد، فقولنا: بعض الإنسان المحكمة وذلك: أي انعكاس اللى قولنا: بعض المسمى بزيد إنسان، فلا تقض. وذلك: أي انعكاس السالة الكلية إلى سالة كلية.

# ولا يصدق عكسه.

ولا يصدق عكسه: وهو بعض الإنسان ليس بحيوان؛ لعدم جواز سلب العام عن بعض أفراد الخاص لامتناع وجود الخاص بدون العام. أو نقول: لو صدق هذا العكس وهو: بعض الإنسان ليس بحيوان، مع صدق نقيضه وهو كل إنسان حيوان، يلزم اجتماع نقيضين وهو محال. وإنما قال لزوما؛ لأنه قد يصدق العكس أحيانا بخصوص المادة. مثلا يصدق بعض الإنسان ليس بحجر، ويصدق عكسه أيضا وهو بعض الحجر ليس بإنسان. تنبيه: واعلم أن المصنف لم يذكر عكوس المهملات والشخصيات؛ لكون المهملات بمنزلة المحصورات، ولعدم الاعتداد بالشحصيات في العلوم، وإن أردت أن تعرف عكس الشرطيات بطريق الإجمال، فاستمع لما نلقي عليك من المقال. فاعلم أن الشرطية المتصلة إن كانت موجبة كلية أو جزئية تنعكس موجبة حزئية؛ لأنه إذا صدق كلما كان أو قد يكون إذا كان الشيء إنسانا كان حيوانا، وحب أن يصدق قد يكون إذا كان الشيء حيوانا كان إنسانا، وإلا لصدق نقيضه وهو قولنا: ليس البتة إذا كان الشيء حيوانا كان إنسانا. ونضم هذا النقيض إلى الأصل؛ لينتج سلب الشيء عن نفسه، هكذا: قد يكون إذا كان الشيء إنسانا كان حيوانا، وليس البتة إذا كان الشيء حيوانا كان إنسانا، ينتج من الشكل الأول: قد لا يكون إذا كان الشيء إنسانا كان إنسانا، وهو محال؛ ضرورة صدق قولنا: كلما كان الشيء إنسانا كان إنسانا.

وإن كانت سالبة كلية فتنعكس سالبة كلية؛ لأنه إذا صدق ليس البتة إذا كان الشيء إنسانا كان فرسا، وحب أن يصدق ليس البتة إذا كان الشيء فرسا كان إنسانا، وإلا لصدق نقيضه وهو قولنا: قد يكون إذا كان الشيء فرسا كان إنسانا، وهو مع الأصل ينتج سلب الشيء عن نفسه. هكذا: قد يكون إذا كان الشيء فرسا كان إنسانا، وليس البتة إذا كان الشيء إنسانا كان فرسا، ينتج من الشكل الأول قد لا يكون إذا كان الشيء فرسا كان فرسا، وهو مح [اختزال لكلمة"محال" درج عليها المناطقة في كتبهم.]

وأما السالبة الجزئية فلا تنعكس: لصدق قولنا: قد لا يكون إذا كان هذا حيوانا فهو إنسان، مع كذب قولنا قد لا يكون إذا كان هذا إنسانا فهو حيوان؛ لأنه كلما كان هذا إنسانا كان حيوانا، هذا إذا كانت الشرطية متصلة لزومية. وأما إذا كانت منفصلة أو متصلة اتفاقية فلا يعتبر انعكاسهما؛ لعدم فاثدته. وإن أردت أن تعرف العكس المستوى للشرطيات بكماله، وعكس النقيض للحمليات والشرطيات، فارجع إلى المطولات. ولما فرغ مما يتوقف عليه القياس من القضايا، وما يعرض لها من التناقض والعكس، شرع في بيان القياس الذي هو المقصود الأهم؛ لأنه العمدة في تحصيل المطالب اليقينية؛ ولهذا قيل: هو المطلب الأعلى والمقصد الأقصى من الاصطلاحات المنطقية، بالنسبة إلى سائر الاصطلاحات. فقال: القياس إلخ.

#### [القياس]

#### القياس: قول مؤلف من أقوال متى سلمت لزم عنها لذاتها قول آخر.

القياس: أي مما يجب استحضاره القياس، تعريفه لعة: تقدير شيء على مثال آخر. واصطلاحا: هو قول مؤلف من أقوال من سلمت لزم عنها لذاتها قول آخر. أقسام القياس: الأول: معقول: وهو الذي يتركب من القضايا المعقولة، وهو القياس حقيقة. الثاني: ملفوظ: هو الذي يتركب من القضايا الملفوظة، وهو القياس محازا؛ لدلالته على القياس المعقول. فقوله: "قول حتس معقولا أو ملفوظا شامل لجميع الأقوال أي المركبات، وقوله: "مولف" ليتعلق به قوله "من أقوال"، والمراد بالأقوال ما فوق الواحد ليتناول القياس المؤلف من قولين، كقولنا: العالم منفير، وكل منفير حادث، وهو ما يسمى قياسا بسيطا.

والمؤلف مما فوق القولين، كقولنا: النبلش آحذ للمال حقية، وكل آخذ للمال حقية سارق، وكل سارق تقطع يده، وهو ما يسمى قياسا مركبا لتركبه من قياسا مركبا لتركبه من قياسا مركبا لتركبه من قياسين. فيحرج به القول الواحدة لأنه لا يسمى قياسا وإن لزم عنه لذاته قول آخر كعكس المستوي وعكس النقيض. وقوله: "منى سلمت" صفة أقوال، إشارة إلى أن تلك الأقوال لا يلزم أن تكون مسلمة – أي مقبولة في نفسها – بل يلزم أن تكون كون عيد القياس الذي مقدماته صادقة، بل يلزم أن تكون كون عيد القياس الذي مقدماته صادقة، والذي مقدماته كاذبه، كقولنا: كل فرس جماد، وكل حماد حمار، فإن هذين القولين وإن كانا كاذين إلا ألهما لو سلما لزم عنهما قول آخر وهو: كل فرس حمار، وقوله: "لزم" بحرج الاستقراء المغير التام والتعثيل؛ فإلهما وإن سلما لزم عنهما قول آخر وهو: كل فرس حمار، وقوله: "لزم" بحرج الاستقراء المغير التام والتعثيل؛ فإلهما وإن

تبيه: اعلم أن الاستقراء هو إثبات الحكم على كلي لوحوده في أكثر جزئياته. وهو قسمان: الأول: استقراء تام، ويكون تاما إذا كان الحكم موحودا في جميع جزئياته، ويسمى قياسا مقسما كقولنا: كل حسم إما جماد أو حيوان، وكل واحد ممهما متجيز، فكل حسم متجيز، فإنه حكم بنبوت التحيز في جميع أمراد الجسم لليوته للجماد، سواء كان بهاتا أو غيره، وللجيوان سواء كان إنسانا أو غيره، ثانيهما: استقراء ناقص، ويكون ناقصا إذا لم يشمل ذلك الحكم حالحكم على الكلي حي جميع جزئياته، بل في أكثرها، كقولنا: كل جيوان يتجرك فكه الأصفل عند المضغ، فالجيوان كلي، حكم عليه بنبوت تحرك الفك الأسلى يتحرك عند المضغ، فحكمتنا أكثر حزئيات الحيوان من الإنسان والفرس والغير وغيرها، ووجدانا أن فكها الأسفل يتحرك عند المضغ، فحكمتنا بأن كل حيوان يتحرك فكه الأسفل عند المضغ، من أنه غير نابت ليعض أفراد الجيوان، فإن التمساح نوع منه، مع أنه لا يخرك وكمة الأصفى والتستدلال بنبوت الحكم في جزئي، لنبوت ذلك الحكم في جزئي آخر، لمعين مشترك بينهما، ويسميه الفقهاء قياسا، كما يقال: النبيذ حرام؛

#### [تقسيم القياس إلى قسمين]

#### وهو: إما ا**قترابي،** كقولنا: كل حسم مركب، وكل مركب محدث، فكل حسم محدث، اي اللياس

إنه مسكر، والنيبذ مسكر، فالنيذ حرام}] فإنه بستدل على ثبوت الحرمة للبيذ بثبوته للحمر؛ لاشتراكهما في سبب الحرمة وهو الإسكار، وقوله: "عنها" غزج المقدمنين المستازمتين لإحداها، كقولنا: زيد قائم، وعمرو ذاهب، فإن هاتين القضيتين تستلزم إحداها استلزام الكل من حيث هو كل للجزء، فحصول الجزء ليس موفوفا على حصول الأخرى وإلا يلزم أن يكون على حصول الأخرى وإلا يلزم أن يكون الجزء مستلزما للكل، والمفروض بخلافه، ولهذا لو حلفت إحداها بقيت الأحرى حاصلة، فمعنى لزوم القول الآخر.

وقوله: "لذاته" يخرج مثل القياس، الذي بلزم عنه بعد التسليم قول آخر، لكن لا لذاته، بل بواسطة مقدمة آحنيية، كما في قياس للمساواة، وهو ما يتركب من فولين، نجيث يكون متعلق محمول أوفيها موضوع الأخر. كفولنا: (أ) مساو لــ (ج)، لكن لا لذاقها، مل بوساطة مقدمة أحسية، وهي أن [كل مساو للمساوي للشيء مساو لذلك الشيء]، فإن لم تصدق تلك المقدمة لم يلزم منهما قول آخر، كما في قولنا: (أ) مباين لــ (ب)، و(ب) مباين لــ (ج)، ولا يلزم منه أن (أم مباين لــ (ب)، و(ب) مباين لــ (ج)، ولا يلزم منه أن أن مباين لــ (ج)؛ لا يلزم منه أن

وكذا إذا فلنا: (أ) نصف لـ (ب)، و(ب) نصف لـ (ج)، ولا يلزم منه أن (أ) نصف لـ (ج)؛ إذ لا يصدق أن نصف للـ (ج)؛ إذ لا يصدق أن نصف النصف نصف لـ (ج)؛ إذ لا يصدق أن نصف النصف نصف. قوله: "قول آخر" هو التتبحة، فععنى آخريتها؛ أن لا تكون عين المقدمة، وإنحا أخير ملتزم، وإنحا شرط آخريتها؛ لأقا إن كانت عين المقدمتين، كما إذا قلنا: العالم متغير، وكل متغير حادث؛ لأن العالم منغير، وكل متغير حادث؛ لأن العالم منغير، وكل متغير حادث، يلزم التكلم بالهذيان، أي الكلام العير المهيد. وإن كانت عين إحداهما، كما إذا قلنا: العالم حادث لأن معير، والمعمر عالم، والعالم حادث، تلزم المصادرة – وهي كون المدعى جزءا من الدليل – وهذا لا يفيد. المطالب؛ لاشتماله على الدور المهروب عنه.

اقتواني: وهو الذي لم تكن التتبحة أو نقيضها مذكورة فيه بالفعل، وهو: إما مركب من حمليتين،كقولنا: كل حسم مولف، وكل مولف عدث، فكل حسم محدث، وهو ليس بمذكور في القياس بالفعل، لا نفسه ولا نقيضه، بل بالقوة لذكر مادته دون صورته. وإما مركب من شرطيتين، كقولنا: كلما كانت الشمس طالعة فاللوض موجود، وكلما كان النهار موجودا فالأرض مضيئة، ينتج كلما كانت الشمس طالعة فالأرض مضيغة. وإنما سمي هذا اقترانيا؛ لكون الحدود فيه – أعنى الحد الأصغر والحد الأكبر والحد الأوسط – مقترنة غير مستثناة. وإما استثنائي كفولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، ولكن النهار ليس بموجود فالشمس ليست بطالعة. والمكور بين مقدمتي الفياس فصاعدا يسمى حدا أوسط،.....

استثنائي: وهو الذي تكون التيحة أو نقيضها مذكورا فيه بالفعل. وإنما سمى استثنائها لاشتماله على أداة الاستثناء المفعل، مثال كون عين التيحة مذكورة فيه بالفعل، كقولتا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، لكن الشمس طالعة فالنهار موجود. ومثال كون نقيض التيجة مذكورا فيه بالفعل، كقولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، لكن النهار ليس بموجود فالشمس ليست بطالعة، فنقيض التيجة – وهو الشمس طالعة – مذكور فيه بالفعل.

تسبه: لا يقال: ذكر النتيجة بالفعل في الاستثنائي ينافي وحوب معاير النتيجة لكل من الأقوال على ما ذكر في تعريف القيام؛ لأنا نقول: المراد بذكر النتيجة ذكر أجزائها على الترتيب الذي في النتيجة؛ لأن المقامة الأولى من القياس، هي تجموع الشرطية المركنة من المقامم والتألي، فتكون النتيجة حزء هذه المقامة في الظاهر، والجزء يعاير الكل. والمقامة الثانية هي المشتملة على حرف الاستثناء، ولا إشكال في مغايرة النتيجة لهذه المقامة. وقملا يندهع أيصا ما يقال عن التيجة أو يعالم التنافق المقامة. وقملا القضية الشرطية حكم؛ لأن النتيجة نجب أن تكون قضية، والقضية لا تكون بلا حكم، ميازم أن يكون حزء القضية الشرطية قضية، أو يلزم أن لا تكون النتيجة قضية، والقضية الشرطية قضية، أو يلزم أن لا تكون النتيجة قضية، وكلاهما باطل قطعا.

ولما فرغ من تعريف القياس وتقسيمه، شرع في تقسيم كل من القسمين وبيان أحكامه، وقدم الاقتراني على الاستثنائي، لأنه الأكثر الشائع في الاستعمالات، وبه تحصل المجهولات، وأنه يتركب من الحمليات والشرطيات، يخلاف الاستثنائي. إذا عرفت هذا فاعلم أن القياس الاقتراني الحملي الساذج، يشتمل – لا محالة – على حدود ثلاثة، موضوع المطلوب ومحموله والمكرر بيهما في المقدمتين. فقلول: والمكرر بين إثح.

والمكور بين مقدمتي القياس: والمراد بالمقدمتين القضيتان اللتان حعلتا جزئي القياس، فالمكور بينهما سواء كان موضوع أو عمولا أو مقلما أو تاليا. حلما أوسط: أما تسميته حدا: فلأن ما يتحل إليه المقدمة كالموضوع والمحمول يسمى حدا؛ لكونه طرفا للنسبة. وأما تسميته أوسط: فلتوسطه بين طرفي الملط [اعترال لكلمة "المطلوب" درج عليها المناطقة في كتبهم] كالمؤلف في المثال المذكور، والغرض من إتيان هذا المكور في القياس، هو إثبات محمول المط على موضوعه الذي ثبوت المحمول عليه غير معلوم، فسبب هذا المكرر لحصل العلم بثبوت عمول المط على موضوعه فلذ قبل: إن الموصل إلى المط هو الحد الأوسط فقط.

وموضوع المطلوب يسمى حدا أصغر، ومحموله يسمى حدا أكبر، والمقدمة التي فيها الأصغر تسمى الصغوى، والتي فيها الأكبر تسمى الكبرى، وهيئة التأليف من الصغرى والكبرى يسمى شكلا.

وموضوع المطلوب: في الحملية ومقدمه في الشرطية يسمى حدا أصغره لأنه أعص في الأغلب، والأحص أقل أفرادا، فيكون أصغر. ومحموله: في الجملية، وتاليه في الشرطية يسمى حدا أكبره لأنه أعم في الأغلب، والأعم أكثر أفرادا، فيكون أكبر. تسمى الصغرى: لاشتمالها على الأصغر، فتكون ذات الأصغر، وقيل: يجوز أن يكون من قبيل تسمية الكل باسم الجزء.

تسمى كبرى: لاشتمالها على الأكبر، فتكون ذات الأكبر. وتسمى الصغرى والكبرى بالمقدمة أيضا لتقدمها على القول الدون القول اللازم، والقول اللازم باعتبار حصوله من القياس يسمى نتيحة، وباعتبار استحصاله منه (طلب الحصول عليه من المقدمتين) يسمى مطلوبا. واقتران الصغرى والكبرى في الإنجاب والسلب، وفي الكلية والجزئية يسمى قرينة، وضربا؛ لكون الصغرى مقترنة بالكبرى ومضروبة فيها.

وهيئة التأليف: أي الهيئة الحاصلة من اقتران الصعرى والكبرى يسعى شكلا. يسعى شكلا: تشبيها لها بالهيئة العارضة للحسم؛ لأن الشكل عندهم إنما يطلق على الهيئة الجسمية الحاصلة من إحاطة الحد الواحد – أي النهابة الواحدة – كما في الشياهات بالمقدار الذي هو عبارة عن الواحدة – كما في المضلعات بالمقدار الذي هو عبارة عن الاحتداد الطولي والعرضي والعمقي. وأما إطلاق الشكل على الهيئة المعنوية، فإنما هو على سبيل تشبيه الهيئة المعنوية، فإنما هو على سبيل تشبيه الهيئة المعنوية، فإنما هو على سبيل تشبيه الهيئة المعنوية، فيكون من قبيل تشبيه المقول بالمحسوس.

### [أشكال القياس]

والأشكال أربعة؛ لأن حد الأوسط إن كان محمولا في الصغرى، وموضوعا في الكبرى فهو الشكل الأول، وإن كان محمولا فيهما فهر الشكل الثاني، وإن كان موضوعا فيهما فهو الشكل الثالث،

الشكل الأول: كقولنا: كل جسم مؤلف، وكل مؤلف محدث، فكل حسم محدث، وإنما سمي بالشكل الأول؛ لأنه بديهي الإنتاج، وارد على حكم الطبع ومقتضى العقل؛ وإن الطبيعة بحيرلة على أن تنقل من الشيء إلى الواسطة، بأن يتصور العقل أولاً ذلك الشيء، ثم يحكم عليه بالواسطة بأن يحمل الواسطة عليه، ثم يُحكم على الواسطة بشيء آخر بأن يُعمل ذلك الشيء عليها حتى يلزم من هدي الحكمين – أعين الحكم على الشيء بالواسطة، والحكم على الواسطة بشيء آخر – الحكم على ذلك الشيء بشيء آخر، فلهذا وضع هذا الشكل في المرتبة الأولى.

الشكل الثاني: كقولنا: كل إنسان حيوان، ولا شيء من الفرس نحيوان، فلا شيء من الإنسان بفرس. وإنما كان هذا الشكل ثانيا وما بعده ثالثا؛ لأن الثاني بشارك الأول في أشرف مقدمتيه – وهي الصغرى – من حيث اشتمالها على موضوع المطلوب الذي هو أشرف من المحمول؛ لأنه الذي لأجله يطلب المحمول، فكانت للصغرى الشرقية لهذا الاعتبار، فقدم على سائر الأشكال، فكان ثانيا. والثالث يشارك الأول في أحس مقدمتيه – وهي الكبرى – من حيث اشتمالها على محمول المطلوب، الذي هو أحس من الموضوع؛ لأنه إنما يطلب لأحل الموضوع، فيكون أحس من الموضوع. فلاحق الرابع، فإنه لا شركة له مع الأول أصلا.

[ويمكن ذكرها كما يلي: الأول: ويكون الحد الأوسط فيه محمولا في الصعرى، موضوعا في الكبرى. ومثاله: كلكم لآدم، وآدم من تراب = فكلكم من تراب، أو: كلكم راع، وكل راع مسؤول عن رعيته = فكلكم مسؤول عن رعيته. الثاني: ويكون الحد الأوسط فيه محمولا في الصعرى، محمولا في الكبرى. ومثاله: كل ضاحك بالفعل مسرور، ولا حزين مسرور = فلا ضاحك بالفعل حزين. الثالث: ويكون الحد الأوسط فيه: موضوعا في الصعرى، موضوعا في الكبرى. ومثاله: كل ذهب معدن، وكل ذهب لا يتأكسد = بعض المعدن لا يتأكسد، الرابع: ويكون الحد الأوسط فيه موضوعا في الصعرى، محمولا في الكبرى. ومثاله: كل نجم هو زيمة للسماء، وكل حرم سماوي ناري نجم = فبعض ما هو زينة للسماء حرم سماوي ناري. (صوابط المعرفة)]

#### وإن كان موضوعا في الصغرى ومحمولا في الكبرى فهو الشكل الرابع.

فهو الشكل الرابع: كقولنا: كل إنسان حيوان، وكل ناطق إنسان، فمعض الحيوان ناطق.

فائدة: فهذه هي الأشكال الأربعة للذكورة في المنطق: الفرق بينهما بحسب الماهية والشرف: هو ما ذكرناه انفا.
وأما الفرق بحسب الإنتاج: فالأول بنتج المطالب الأربعة، الكليتين والحزيتين، والثاني ينتج الساليين، والثالث
والرابع بنتحان الجزئيين. وأما بحسب الاعتراط: فالأول: بحسب الكيف إيجاب الصغرى، وبحسب الكم كلية
الكترى، والثاني: بحسب الكيف اختلاف المقدمتين بالإيجاب والسلب، وبحسب الكم كلية إحدى المقدمتين
الكترى، والثاني: بحسب الكيف إيجاب السفرى، وبحسب الكم كلية إحدى المقدمتين
إلى نسحة الظاهرية: كلية الكبرى] والثالث: بحسب الكيف والكم، إما إيجاب المقدمتين مع كلية الصغرى،
أو اعتلافهما بالإيجاب والسلب مع كلية أحدهما.

والبراهين في المطولات. ولما كانت الأشكال الأربعة غير مستوية الأقدام في استنتاج المطالب؛ لكوبه من بعضها بالتيسير، ومن بعضها بالتعسير، أشار إليها بقوله: والشكل الرابع منها بعيد جدا عن الطبح؛ لأنه لا يستنتج منه المطلوب إلا بالتعسر، ولمخالفته الأول – القريب من الطبع الوارد على النظم الطبيعي – في كلتا مقدمتيه، ولهذا وضع في المرتبة الرابعة، حتى أسقطه بعضهم (كالغزالي والفارايي وابن سينا وحالينوس) عن درجة الاعتبار.

اعتراض وردّه: فإن قلت: إذا كان الحد الأوسطُ موضوعاً في الصعرى، وعمولًا في الكبرى في الشكلُ الرابع، يكون أحد المكررين واقعاً في أول القياس، والآخر في آخره، فيكون طرفا المط فيه واقعين بين المكررين حال كونهما مقرونين، فينبغي أن يكون إنتاج الرابع أوضح الإنتاجات؛ لأن المق [احتزال لكلمة" المقصود" درح عليها المناطقة في كتبهم] من تركيب القياس، هو إيقاع المقارنة بين طرفي المط.

والمقارنة في الشكل الرابع حاصلة دون الأشكال الباقية، فما وحه حكمهم عليه بأنه بعيد عن الطبع؟ قلت: وحهه أن المقارنة تشبه المصادرة، وأيضا لما وقع في الشكل الرابع موضوع المط محمولا في الصعرى، ومحموله موضوعا في الكبرى، ويختاج عند تركيب التنيحة إلى أن يجعل المحمول موضوعا والموضوع محمولا، فيحتاج إلى تعييرين، ولهذا جعل بعيدا عن الطبع لكثرة الأعمال عند استئتاج المط، بخلاف الأشكال الباقية.

## [كيفية الترديد إلى الشكل الأول]

والثاني يرتد إلى الأول بعكس الكبرى، والثالث يرتد إليه بعكس الصغرى، والرابع يرتد إليه بعكس التوتيب وبعكس المقدمتين، وبديهي الإنتاج هو الأول، والذي له عقل سليم وطبع مستقيم لا يحتاج إلى رد الثاني إلى الأول. وإنما ينتج الثاني عند اختلاف مقدمتيه بالإيجاب والسلب وكلية الكبرى. والشكل الأول: هو الذي جعل

والثاني يوقد إلى الأول: في استنتاجه؛ لأنه لغاية قريه من الأول — لمشاركته إياه في صعراه التي هي أشرف المقدمتين – ينقاد باستقامة الطبح للنتيجة من غير طلب رده إلى الأول. بخلاف الثالث والرابع، فإقدما بعيدان عن الأول بالنسبة إلى الثاني، فإذا رد الثاني إلى الأول بعكس الكبرى، فلأنه موافق للأول في صغراه مخالف له في كبراه، فإذا عكست كبراه نجعل الموضع محمولا والمحمول موضوعا، يعمير عين الأول، كما في قولنا: كل إنسان حيوان، ولا شيء من الفرس نجيوان، فنقول في كبراه: لا شيء من الحيوان بفرس.

يعكس الصغوى: لأنه موافق له في كبراه، كقولنا: كل إنسان حيوان، وكل إنسان ناطئ، فإذا عكست صغراه قلت: بعص الحيوان إنسان، فيصير عين الأول. بعكس الترتيب إلح: أي بحمل الصغرى كبرى والكبرى صعرى، كقولنا: كل إنسان حيوان، وكل إنسان الموقف إنسان، وكل إنسان المحيول إنسان الموقف الإسان المحتول إلا تعقب الإسان العلق، في الإسان العلق، في المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلا المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى المحتول إلى فولنا: بعض المحتول إلى المحتول الم

#### معيارا للعلوم، فنورده هاهنا ليجعل دستورا وميزانا ينتج منه المطالب كلها، وشرط سراه إنتاجها إيجاب الصغرى وكلية الكبرى. وضروبه المنتجة أربعة: ......

= الإيجاب وهو كل فرس حيوان، ولو بدلنا الكرى بقولنا: بعض الناطق إنسان، كان الحق السلب وهو لا شيء من الفرس بناطق. وأما إذا كانت سالبة جزئية؛ فلأنه يصدق قولنا: كل إنسان ناطق، وبعض الحيوان ليس بناطق، فالحق الإيجاب وهو كل إنسان حيوان، ولو بدلنا الكبرى بقولنا: بعض الفرس ليس بناطق، كان الحق السلب وهو لا شيء من الإنسان بفرس. ولم يذكر المصنف هذا الشرط مع أنه لا بد من ذكره.

معياوا للعلوم: لأنه هو الأصل من الأشكال، والباقية مرتدة إليه عند الاحتياج. ليجعل دستورا: أي قانونا ومرجعا يكتفى به، وتوطئة لتفهيم الباقي، ويستحصل منه المطالب. فاللدة: ولما كان الشكل الأول واردا على نظم الطبع، وكان دستورا في هذا الفن، والشكل الثاني لا يحتاج من له عقل سليم وطبع مستقيم إلى ردّه إلى الأول في الاستنتاج، بخلاف الثالث والرابع، اهتم المصنف بالأول والثاني حيث تعرض لبيان شرط إنتاجهما. ولما كان الأول مستحقاً لمزيد من الاهتمام، تصدى لبيان ضروبه أيضاً فقال: وضروبه المنتجة أربعة.

وضووبه المنتجة أربعة: والقياس العقلي يقتضي ستة عشر ضربا، وهذا بناء على أنه لا عبرة للشخصية والطبعية في الإنتاج وإلا فالقياس يقتضي أربعا وستين ضربا، أو على أن الشخصية في قوة الجزئية أو الكلية، والطبعية ساقطة عن درجة الاعتبار، وأن المهملة في قوة الجزئية، فتكون القضية المعتبرة منها هي المحصورة. والمحصورات أربع: الموجبة الكلية، والسالبة الكلية، والموجبة الجزئية، والسالبة الجزئية: وهي كلها معتبرة في الصغري والكبرى، فإذا قرنت إحدى الصغريات الأربع بإحدى الكبريات الأربع، يحصل ستة عشر ضربا: إن كانت الصغرى موجبة كلية، فالكبرى إما موجبة كلية، أو سالبة كلية، أو موجبة حزئية، أو سالبة حزئية. وإن كانت الصغرى سالبة كلية، فالكبرى إما موجبة كلية، أو سالبة كلية، أو موجبة حزئية، أو سالبة حزئية. وإن كانت الصعرى موجبة حزئية، فالكبرى إما موجبة كلية، أو سالبة كليه، أو موجبة حزئية، أو سالبة حزئية. وإن كانت الصعرى سالبة جزئية، فالكبرى كذلك. و لما اشترط فيه إيجاب الصعرى؛ بناء على أفها لو كانت سالبة لم يندرج الأصعر تحت الأوسط، فلم يتعد الحكم من الأوسط إلى الأصعر؛ لأن الحكم في الكبرى على ما ثبت له الأوسط والأصعر، ليس مما ثبت له الأوسط، فلا يلزم من الحكم على الأوسط الحكم على الأصعر، فسقط ثمانية أضرب، وهي: الصغرى السالبة الكليه مع الكبريات الأربع. والصغرى السالبة الجزئية مع الكبريات الأربع. وكذلك لما اشترط فيه كلية الكبرى؛ بناء على ألها لو كانت حزئية لم يندرج الأصغر تحت الأوسط؛ لأن الحكم في الكبرى على بعض الأوسط، ويجوز أن يكون الأصغر غير ذلك البعض، فالحكم على بعض الأوسط لا يتعدى إلى الأصغر، فسقط أربعة أخرى وهي الصعرى الموجبة الكلية، مع الموجبة الجزئية، أو السالبة الجزئية الكبرى. فبقي بعد الاسقاط، أربعة أضرب. الضرب الأول: كل حسم مؤلف، وكل مؤلف محدث، فكل حسم محدث، والثاني: كل حسم مولف، ولا شيء من الجسم بقديم، والثالث: بعض الجسم مؤلف، وكل مؤلف محدث، فبعض الجسم محدث، والوابع: بعض الجسم مؤلف، ولا شيء من المؤلف بقديم، فبعض الجسم ليس بقديم.

الضوب الأول: من موجبتين كليتين، ينتج موجبة كلية. والثاني: من موجبة كلية صغرى، وسالبة كلية كبرى. ينتج سالبة كلية. والثالث: من موجبة جزئية صعرى، وموجبة كلية كبرى، ينتج موجبة جزئية.

والوابع: من موحبة حزئية صغرى، وسالبة كلية كبرى، ينتج سالبة حزئية. ويمكن إيجاز الضروب المنتجة كما يلي: ١- كـ م+ك.م=ك.م. ٢- كـ م+ك.م ك - س.ك. ٣- ج.م+ك.م = ج.م. ٤- ج.م+ ك.س =ج.م. وترتيب هذه الضروب باعتبار الشيحة: فالضرب الأول ينتج أشرف المحصورات وهو الموحبة الكلية، لاشتمالها على الشرفين، وهما الإيجاب والكلية. والضرب الثاني ينتج السالبة الكلية، وهي أشرف من الموحبة الجزئية؛ لأن الكلي أشرف من الجزئي؛ لكونه شاملا ومضبوطا ونافعا في العلوم.

والضرب الثالث ينتح الموجمة الجزئية، وهي أشرف من السالبة الجزئية؛ لأن فيه شرفا واحدا وهو الإنجاب. وأما الفضرت الرابع فلمين فيه شيء من الشرفية، وغذا وضع في المرتبة الرابعة. فعلم من هذا أن الشكل الأول ينتج المطالب الأربعة الهوجيين والسالبتين كما مر، والفضروب المنتحة للشكل الثاني أربعة أيضا. وللشكل الثالث سنة، وللشكل الرابع ثمانية عند المتأخرين، وخمسة عند المتقدمين. وتفصيل ذلك وأمثلته وإقامة البرهان عليه يطلب من المطولات.

فائدة: اعلم أن النتيجة تتبع أحس المقدمتين، مثلا: إذا كان القياس مركبا من موجبة وسالية، ينتج سالية، وإذا كان مركبا من حزلية وكلية، ينتج جزئية. ولما قسم القياس من قبل إلى الافتراني والاستثنائي، أراد أن يبين أن كل واحد منهما مما يتركب، فقال: والافتران إلح.

## [القياس الاقترابي]

والقياس الاقترائي: إما من حمليتين كما مر، وإما من متصلتين، كقولنا: إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود، وكلما كان النهار موجودا فالأرض مضيئة، ينتج: إن كانت الشمس طالعة فالأرض مضيئة، وإما من منفصلتين، كقولنا: كل عدد إما زوج أو فرد، وكل زوج فهو إما زوج الزوج أو زوج الفرد، ينتج: كل عدد فهو إما فرد أو زوج الزوج أو زوج الزوج أو زوج الفرد. كقولنا: كلما كان هذا إنسانا فهو حيوان،

والقياس الاقترافي: بحسب التركيب سنة أقسام؛ لأنه أما مركب من مقدمتين حمليتين ويسمى هذا اقترانيا حمليا، كما مرفي وليله، ولما كان النهار موجودا فالأرض مضيفة، بينج من اقتران هاتين كما مركب من مقدمتين شرطيتين متصليين، كقولنا: لا تحتسل طالعة فالنهار موجودا فالأرض مضيفة، والمراد من متصلين لروميتان لا انفاقيتان؛ لأنه لا فائدة في المقدمتين: إن كانت الشمس طالعة فالأرض مضيفة، والمراد من متصلين لروميتان لا انفاقيتان؛ لأنه لا فائدة في إنتاج الأشكال المركبة منها موقوف على العلم بوجود الأصعر والأكثر في نفس الأمر فيكوتان معلومي الاجتماع من غير النفات إلى الأركبة منها موقوف على العلم بوجود الأصعر وإما من منقصلين: أي وإما مركب من مقدمتين شرطيتين منفصلتين، كقولنا: كل عدد فهو إما زوج أو فرد، وكل أوج فهو إما زوج أو زوج المؤرد، بتج من هاتين المقدمين: كل عدد فهو إما فرد أو زوج الروج أو زوج الورج أو زوج المؤرد، بتج من هاتين المقدمين: كل عدد فهو إما فرد أو زوج الروج أو زوج الورج أو زوج الورج أو زوج المؤرد، بي التيحة أيضاء فصلت النبحة المركبة من الأقسام الثلاثة قطعاً. في قسمين —كان الصادق أحد قسميها المذكورين في التيحة أيضاء فتصدق التبحة المركبة من الأقسام الثلاثة قطعاً. مثلاً وإن انفسم إلى المتساويين؛ فهو المورح كالأثلين منقسم إلى المتساويين؛ فهو المورح كالألابة، وإلا فهو زوج الفرد كالنات.

وإما من حملية ومتصلة: أي وإما مركب من مقدمة حملية ومقدمة منصلة، سواء كانت المتصلة صغرى والحملية كبرى، كقولنا: كلما كان هذا الشيء إنسانا فهو حسم، وكل حيوان حسم، ينتج من هاتين المقدمتين: كلما كان هذا الشيء إنسانا فهو حسم. أو كانت الحملية صغرى والمتصلة كبرى. كقولنا: كل إنسان حسم، وكلما كان هذا الحسم ماشيا فهو حيوان، ينتج من الشكل الأول: كل إنسان حبوان. وكل حيوان فهو حسم؛ ينتج كلما كان هذا إنسانا فهو حسم، وإما من هملية ومنفصلة، كقولنا: كل عدد إما فرد أو زوج وكل زوج فهو منقسم بمتساويين، ينتج: كل عدد فهو إما فرد وإما منقسم بمتساويين. وإما من متصلة ومنفصلة، كقولنا: كلما كان هذا إنسانا فهو حيوان، وكل حيوان فهو إما أبيض أو أسود، ينتج: كلما كان هذا إنسانا فهو إما أبيض أو أسود.

وإما من حملية ومنفصلة: أي وإما مركب من مقدمة حملية ومفدمة ممصلة، سواء كانت المفصلة صعرى والحملية كبرى. كقولنا: كل عدد إما زوج وإما هرد، وكل زوج فهو منقسم بمتساويين، ينتج من هاتين المقدمتين: كل عدد فهو إما فرد أو منقسم بمتساويين، أو كانت الحملية صفرى والمنفصلة كبرى، كقولنا: كل إنسان حيوان، وكل حيوان إما أبيض وإما أسود، بنتج كل إنسان إما أبيص وإما أسود.

وإها من متصلة ومنفصلة: أي وإما مركب من مقدمة متصلة ومقدمة منفصلة، سواء كانت التصلة صعرى والمنفصلة كبرى، كقولنا: كلما كان هذا إنسانا فهو حيوان، وكل حيوان إما أبيض وإما أسود، ينتج من هاتين المقدمتين: كلما كان هذا إنسانا فهو إما أبيض أو أسود،أو كانت المنفصلة صعرى والمتصلة كبرى، كقولنا: كل إنسان إما أبيض وإما أسود، وكلما كان هذا أبيض أو أسود فهو حيوان، ينتج كلما كان هذا إنسانا فهو حيوان.

ر. تنبيه: اعلم أن الأشكال الأربعة تعقد في كل واحد من أنسام الشرطية، وتكون شرائطه وحال نتائحه في الكمية والكفية كما في الحمليات من غير فرق، إلا أن المصنف لم يذكر هاهنا غير الشكل الأول، فإن أردت الاستفصاء فيها فارجع إلى المطولات. ولما فرغ من بيان الافترابي شرع في بيان الاستثنائي، فقال: وأما القياس الاستثنائي إلح.

#### [القياس الاستثنائي]

وأما القياس الاستثنائي: فالشرطية الموضوعة فيه إن كانت متصلة، فاستثناء المقدم أن القياس الاستثناء المقدم أن القيل الاستان التعلق التعلق

وأما القياس الاستثنائي: فهو مركب دائما من مقدمتين: إحداهما شرطية والأحرى استثنائية، أعني وضع أحد حزيها الشرطية (أي إيجابه)، أو رفعه (أي سلبه) ليلزم وضع جزيها الآخر أو رفعه. فأقسامه بحسب التركيب سنة عشر، وذلك؛ لأن الشرطية الموضوعة فيه لا تخلو من أن تكون متصلة أو منفصلة حقيقة، أو مانعة الجمع أو مانعة الخلوم في الشرطية موجبة. وثانيها: كون الشرطية موجبة. وثانيها: كونا الذرطية موجبة. وثانيها: كونا الشرطية أو كانت منفصلة. وثالثها أحد الأمرين: إما كلية الشرطية أو كلية الاستثنائية.

إن كانت متصلة: أي موجه لزومية، كلية الشرطية أو الاستثنائية، فالاستثناء فيها يتصور على أربعة أوجه؛ لأنه إما أن يكون بعين المقدم، أو بنقيضه، أو بعين التالي، أو بنقيضه. فالأول والرابع منتحان، والثان والثالث عقيمان. ينتج عين التالي: لأن المقدم ملزوم والتالي لازم له، ووجود الملزوم يستلزم وجود اللازم، وإلا لزم انفكاك اللازم عن الملزوم فتبطل الملازمة، كقولنا: إن كان هذا إنسانا فهو حيوان لكنه إنسان فهو حيوان، فلا ينتج استثناء عين التالي عين المقدم؛ لأن وجود اللازم لا يستلزم وجود الملزوم؛ لجواز أن يكون الملازم أعم، ووجود الأعص.

ينتج نقيض المقدم: لأن انتفاء اللازم يستلزم انتفاء الملزوم، وإلا لزم وحود الملزوم بدون اللازم فتبطل الملازمة أيضا، كقولنا: إن كان هذا إنسانا فهو حيوان لكنه ليس بحيوان فلا يكون إنسانا؛ لأنه بنغي الأعم ينفي الأحص، فلا ينتج استثناء نقيض المقدم نقيص التالي؛ لأنه لا يلزم من انتفاء الملزوم التفاء اللازم لجواز كون الملزوم أحص من اللازم، وانتفاء الأحص لا يستلزم انتفاء الأعم.

اعتراض ورقه: فإن قلت: عدم الإنتاج فيما إذا كانت الملازمة عامة، أما إذا كانت مساوية فالإنتاج ضروري كما في قولنا: كلما كانت الشمس طالعة فاللهار موجود لكن النهار موجود، ينتج: أن الشمس طالعة، ولو قلنا: لكن الشمس ليست بطالعة، ينتج: أن النهار ليس بموجود. قلت: الإنتاج ها هنا لخصوص المادة لا للمات المقدمات، والمراد بالإنتاج ها هنا ما يكون للمات المقدمات. وإن كانت منفصلة حقيقية، فاستثناء أحد الجزئين ينتج نقيض الآخر، واستثناء نقيض أحدهما ينتج عين الآخر، وعلى هذا مانعة الجمع ومانعة الخلو.

وإن كانت منفصلة: أي الشرطية للموضوعة في القياس الاستثنائي منفصلة، ازم أن تكون موجبة عنادية سواء كانت حقيقية أو مانعة الجمع أو مانعة الخلو. فإن كانت حقيقية: فالاستثناء فيها يتصور على أربعة أوجه كلها منتجة، اثنان باعتبار الوضع، واثنان باعتبار الرفع؛ لأن وضع كل من الجزئين ينتج رفع الأخر ورفع كل منهما ينتج وضع الآخر، أشار إليه مقوله: فاستثناء أحد إلح. فاستثناء أحد الجزئين: مقدما كان أو تاليا، ينتح تقيض الآخر؛ لأن وحود أحد المعاندين يستلزم عدم الآخر لامتناع الجمع يسهما، كقولنا: العدد إما زوج أو فرد لكنه زوج بيتج: أنه ليس بزوج.

واستشاء نقيض أحدهما: أي أحد الجزئين ينتح عين الآخر لامتناع الحلو بينهما، كقولنا: العدد إما زوج أو فرد لكنه ليس بزوج بنتح: أنه فرد، ولكه ليس بفرد ينتج: أنه زوج. وإن كانت مانعة الجمع: وهي المركبة من فضيتين كل منهما أخص من نقيض الأخرى، فالاستثناء فيها يتصور أيضا على أربعة أوحه: اثنان منتحان: وهما استثناء عين أحد الجزئين ينتج نقيض الآخر لامتناع احتماعهما في الصدق، كقولنا: هذا الشيء إما شحر أو حجر، لكنه شحر فهو لا حجر، أو لكنه حجر فهو لا شجر.

واثنان عقيمان: وهما استثناء نقيض أحد الجزئين لا يتج عين الآخر لجواز الخلو بسهما، كقولنا: هذا الشيء إما شحر أو حجر، لكنه لا ضحر كله لا شحر فلا يتج أنه حجر، وإلك كانت مانعة الخلو: وهي المركبة من قضيتين كل منهما أعم من نقيض الأحرى، فالاستثناء فيها أيضا يتصور على أربعة أوجه: اثنان متحان: وهما استثناء نقيض أحد الحزئين يتج عين الآخر لامتناع الخلو بسهما، كقولنا: هذا الشيء إما لا شحر أو لا حجر، لكنه شحر يتج: أنه لا شجر. وإثنان عقيمان: وهما استثناء عين أحد الجزئين لا يتح شهر الآخر لجواز الجمع بينهما، كقولنا: هذا الشيء إما لا شجر أو لا حجر، لكنه لا شجر لا يتج أنه حمر، فصار مجموع المتحات في القياس الاستثناقي عشرة، والعقيمات سنة.

#### [الصناعات الخمس]

#### [تقسيم القياس باعتبار مادته]

فصل: البرهان: وهو قول مؤلف من مقدمات يقينية لإنتاج يقين.

فصل: ولما فرغ من بيان القياس باعتبار الصورة، شرع في بيان أقسامه بحسب المادة؛ لأن المنطق كما يبحث عن الصورة ببحث عن الصورة ببحث عن المسلمة، والقياس بحسب المادة حمسة، يسمولها الصناعات الخمس، ووجه الضبط: أنه إن تركب من المطنونات والمقبولات يسمى خطابة، وإن تركب من المشهورات يسمى حدلا، وإن تركب من المحيلات يسمى معالطة. يسمى جعدالا، وإن تركب من المتيات يسمى معالطة. ولما كان البرهان مركبا من اليقينيات قدمه على ما لا يكون مركبا منها، فقال: البرهان: وهو القياس الخ.

البرهان الح: أي من جملة الصناعات الخمس البرهان، وهو: قياس مؤلف من مقدمات يقينة لإنتاج يقين. قوله: "قياس" حنس يشمل الأقيسة الحمسة. وقوله: "مولف" إنما ذكر ليتعلق به قوله: "من مقدمات"، وهو إنما ذكر ليوصف به قوله: "يقينية" وهو يخرج غير البرهان. وقوله: "لإنتاج يقين" ليس للاحتراز، بل تكميل أحزاء الحد؛ لأنه علة غالية له. ذكره ليشتمل التعريف على العمل الأربع؛ لأن من لطائف التعريف أن يشتمل على العمل الأربع، وهي: المادية والصورية والفاعلية والغائبة، فالمؤلف أشار إلى الصورية بالمطابقة، فإن صورة البرهان هي الهيئة الاجتماعية للمقدمات.

وإلى الفاعلية بالالترام؛ إذ لا بد لكل تأليف من مؤلف، وهو القوة العاقلة ها هنا (كالنجار). و"المقدمات" إشارة لما المادية، و"لإنتاج البقين" إشارة إلى الغائية؛ لأن المقصود من البرهان إنتاج المطلوب البقيني. والبقين: هو اعتقاد المشيء بأنه لا يمكن أن يكون إلا كذا اعتقادا مطابقا للواقع غير ممكن الزوال. فإن اعتقاد المعتقد بكون الشيء كذا، إما أن يكون طرفاه متساويين أو يكون أحدهما راجحا على الآخر، فإن كان الأول فهو الشلك، وإن كان الثاني فالراجح هو القفر، والموهم، وإن كان الثاني وهو ما يكون بل احتمال نقبضه، فلا يح إحترال لكلمة "يخلو" درج عليها المناطقة في كتبهم] إما أن يكون مطابقا لفض الأمر أو لا، والثاني هو الحقيل، والثاني هو البقين.

مالقيد الأول في تُعريفُ اليقينَ – أعنى اعتقاد الشيء – حسَّس شاملٌ للأفسام الستة، أعنى: الشك والظن والوهم والجهل والنقليد واليقين، قوله: "لا يمكن أن يكون إلا كذا" يخرج الشك والظن والوهم، وقوله: "مطابق للواقع" يخرج الجهل، وقوله: "غير ممكن الزوال" يخرج التقليد. واليقينيات لها أقسام ستة، أحدها: أوليات، كقولنا: الواحد نصف الاثنين، والكل أعظم من الجزء، وثانيها: مشاهدات، نحو: الشمس مشرقة، والنار عرقة، وثالثها: مجربات، كقولنا: السقمونيا مسهل للصفراء،

واليقينيات: أي المقدمات اليقينية الضرورية ستة أقسام، أي منحصرة فيها؛ لأن الحاكم بصدق النسبة إما العقل أو الحمن أو كلاهما معا؛ لأن المدرك منحصر فيهما، فإن كان العقل فهو إما أن يمكم بمحرد تصور طرفيه بلا توقف على وسط حاضر في الذهن – فهو توقف على وسط حاضر في الذهن – فهو القضايا فياساقا معها. وإن كان الحمر: فهو المشاهدات. وإن كان كلاهما معا فهو على ثلاثة أقسام: لأن الحمس الذي يكون مع العقل: إما أن يكون حس السمع هو المتواترات. أو أن يكون غير حس السمع: فإما أن يمتاج العقل في الجزم إلى تكرار المشاهدة وهو الحدسيات (كالدواء) أو لا يُعتاج إلى تكرار المشاهدة وهو الحدسيات (كحدجب الضوع). وإلى ما ذكر أشار المصنف يقوله: أحدها أوليات إلح.

والكل أعظم: والسواد والبياض لا يجتمعان، فإن العقل في هذه الأحكام بمحرد تصور الطسرفين. وثانيها مشاهدات: وتسمى حسيات، كقولنا: الشمس محرقة في المدرّك بالبصر، والنار محرقة في المدرك باللمس، فالعقل في هذين الحكمين يحتاج إلى المشاهدة بالحس، هذا إذا كان الحس من الحواس الظاهرة، وإذا كان من الحواس الباطقة تسمى وجدانيات، كقولنا: إن لنا حوعا وعطشا. مسهل للصفواء: فإن العقل في هذا الحكم يحتاج إلى تكرار المشاهدة. ورابعها: حدسيات، كقرلنا: نور القمر مستفاد من نور الشمس، وحامسها: متواترات، كقولنا: محمد رسول الله الله الدعى النبوة، وأظهر المعجزات على يده، وسادسها: قضايا قياساتما معها، كقولنا: الأربعة زوج بسبب وسط حاضر في الذهن، وهجو الانقسام بمتساويين. والجدل: وهو قول مؤلف من مقدمات مشهورة.

مستفاد من الشمس: لاختلاف تشكلات نوره بحسب قربه وبعده عن الشمس، وانخسافه عند حيلولة الأرض بينهما. فالعقل بحكم فيه بمحرد الحدس الفيد للعلم، وهو سرعة انتقال الذهن من المبادئ (المقدمات) إلى المطالب (التتائج). والغرق بينه وبين الفكر: أن الفكر لا بد فيه من حركتين: حركة لتحصيل المبادئ: وهي حركة من المطالب إلى المبادئ. وحركة لتحصيل الصورة: وهي حركة من المبادئ إلى المطالب بخلاف الحدس؛ فإنه لا حركة فيه أصلا.

اعتراض ورده: لا يقال: الانتقال في الحدس حركة فكيف لا حركة فيه؟ وأنا نقول: الانتقال فيه دفعي، ولا شيء من الحركة بدفعي لوحوب كون الحركة تدريجية؛ إذ الحركة هي الحزوج من القوة إلى الفعل على سبيل الندريج، ولهذا قد يكون احتلاف الناس في الفكر بالسرعة والبطاء، أما في الحدس فليس إلا بالقلة والكثرة. واعلم أن المجربات والحدسيات لا تصلح أن تكونا حجة على العبر لجواز أن لا يحصل لذلك العبر الحدس والتحربة المفيدان للعالم، والفرق بينهما أن الحدسيات واقعة بغير اختبار بخلاف المجربات.

ادعى النبوة وأظهر المعجزات: فإن العقل يحكم بذلك بواسطة السماع من الجمع الذي استحال تواطؤهم على الكذب، والضابطة في حصول التواتر هي: حصول العلم اليقين للسامع من حبر المحبرين، ولا يعتبر فيه عدد معين، مثل عشرين أو ثلاثين أو تسمين أو غيرها.

الأوبعة زوج: فالعقل يحكم بزوجية الأربعة بسبب وسط حاضر مرتب في الذهن، وهو الانقسام بمتساويين، والمراد بالوسط، هو الحد الأوسط المقارن بقولنا: لأنه. كقولنا بعد "الأربع زوج": لأنما مقسمة بمتساويين، وكل منقسم بمتساويين زوج، فهذا الوسط متصور في الذهن عند تصور "الأربعة زوج". ولما فرغ من القياس البرهاني ومقدماته اليقينية، شرع في غير اليقينيات فقال: والجدل إلخ. والمجدل: أي من حملة الصناعات الخمس الجدل.

مقدمات مشهورة: والمراد من المقدمات المشهورة: هي القضايا التي يحكم العقل 14 بواسطة اعتراف عموم الناس 14: إما لمصلحة عامة، كقولنا: العدل حسن، والظلم قبيح. وإما لرقة، كقولنا: مواساة الفقراء محمودة، وإكرام الضعفاء واحب؛ لقوله عليم: "أكرموا الضعفاء ولو كان كافرا" [لم أعثر عليه، ويمكن أن يستبدل به الحديث =

■ الذي رواه أبو الدرداء عن النبي ﷺ قال: "ابعوني صععاءكم، فإنما تروتون وتنصرون بصعفائكم" رواه الترمكي ١٩٠٦، وأبو داود ١٩٥٤، والحاكم في المستدرك ١٩٠٩، وقال أبو عيسى: حديث حسن صحيح. وفي رواية: "ابعوني في الضعفاء".] أو ليحمية، مثل قولنا: كشف العورة مذموم في المحافظة أهل البيت الازمة. أو لعادة: كقبح ذبح الحيوان عند أهل الهند، وعدم تعجه عند غيرهم. والمقدمات المشهورة قد تبلغ في الشهرة مرتبة الأوليات، والفرق بيهما: أن في الأوليات يكلمي تصور الطرفين بحكم العقل بخلاف المشهورات؛ فإنها تحتاج إلى شيء من هذه المذكورات. وأيضا أن المشهورات قد تكون صادقة، وقد تكون كاذبة بخلاف الشهورات؛ فإنها لا تكون إلا صادقة. والعرض من ترتب الحدل: إلزام الحصم وإقناع من هو قاصر عن إدراك مقدمات الرهان. والحطابة: أي من جملة الصناعات الخمس الخطابة.

شخص معتقد به: إما لأمر سماوي: كمعجزات الأنيباء، وكرامات الأولياء. وإما لاختصاصه بمزيد عقله: كالعلماء، أو بمزيد دينه: كالصلحاء. مطنونة: أي قياس مؤلف من مقدمات مظنونة، وهي القضايا التي يحكم بما العقل حكما راجحا مع بمحويز نقيضه تجويزا مرجوحا، كقولنا: هذا الحائط ينتشر منه التراب فينهدم؛ وكقولنا: فلان يطوف بالليل فهو سارق.والغرض من الخطابة: ترغيب الناس في فعل الخير، وتنفيرهم عن فعل الشر كما يفعله الخطباء والوعاظ.والشعو: أي من جملة الصناعات الخمس الشعر.

يبسط منها النقس أو يتقيض: ومثل هذه المقدمات تسمى عيلات، وهي القصايا التي يتخيل ها فتتاثر النفس منها فيضا وبسطا، كما لو قبل: المعسل منها فيضا النفس وترغب في شرها. وكما لو قبل: العسل مرة شهرّعة، فالنفس تنقيض منه وتنفر. والغرض من الشعر: انفعال النفس بالترغيب والترهيب لتصير مبدأ فعل أو ترك أو رضا أو سحط، وفخذا يفيد في بعض الحروب، وعند الاستحاف والاستعطاف ما لا يفيد غيره، فإن الناس أطوع للتخيل منهم للتصديق؛ لكونه أعذب وألف قال العلامة الرازي: ويزيد في انفعال النفس أن يكون الشعر على وزن، أو ينشد بصوت طيب، اعتراض وورقه: فإن قبل: قد علم منه أن الشعر لا يطلب به التصديق، بل يطلب به التصديق، عن حهة تأثير في النفس قبضا بل يطلب به التأخيل، غلا حرى بحرى التصديق من حهة تأثير في النفس قبضا وبسطا، عد من الأقيسة، والمغالطة: أي من حملة الصناعات الخمس المغالطة.

#### من مقدمات شبيهة بالحق، أو مشهورة، أو مقدمات وهمية كاذبة.

شبيهة بالحق: ولم تكن حقا، وتسمى مفسطة. أو شبيهة بالمشهورة ولم تكن مشهورة، وتسمى مشاغبة. أو من مقدمات وهمية كاذبة، وهي القضايا الكاذبة التي يحكم بما الوهم الإنساني في أمور غير محسوسة، فإنه لو حكم في الأمور غير المحسوسة لم تكن كاذبة، كما لو حكم بحسن الحسناء، وقبح الشوهاء. وأما لو حكم في المقولات الصرفة، فإنه يكون هذا الحكم كاذبا قطعا، وذلك؛ لأن الوهم قوة حسمانية للإنسان يدرك بما الحزلية المنتزعة من المحسوسات، فتلك القرة نابعة للحس الذي لا يدرك به إلا المحسوسات.

معنى لو حكم الوهم في المحسوسات يصدق هذا الحكم، والعقل يصدقه فيه. ومنى لو حكم في المقولات يكذب هذا الحكم لعدم إدراكه في الأمور المعقولة. ويدل على ذلك: بأن الوهم بوافق العقل في المقدمات البينة الإنتاج، مثل قولنا: المبت جماد، وكل جماد لا يخاف، مع أنه بخالف العقل في النتيجة للحكم بالخوف عن الموتى [وقد وود هذا المثال كما يلمي مثل قولنا: المبت جماد، وكل جماد لا يخاف سنه، مع أنه يخالف العقل في النتيجة للحكم بالخوف من المؤتى.] إذا عرفت هذا فاعلم أن المغالطة تنحصر في قسمين: الأول: وهو المركب من مقدمات كاذبة.

وهي بقسميها قباس فاسد لا يفيد يقينا ولا ظنا، بل بحرد الشك والشبهة الكاذبة، وفساده: قد يكون من حهة الصورة؛ فإنه يكون من الصورة؛ فإنه يكون من الصورة؛ فإنه يكون من حهة حهة المادة فبأن يجعل المطلوب مقلمة القياس، كما يقال: كل إنسان بشر، وكل بشر ناطق, ينتج كل إنسان ناطق, وسبب الغلط فيه: ما فيه من المصادرة على المط لما مر في تعريف القياس أن التتيجة تجب أن تكون قولا آخر، وهي ها هنا ليست كذلك، بل هي عين إحدى المقدمين لمرادفة الإنسان للبشر.

 والعمدة هي البرهان لا غير، ولّيكن هذا آخر الرسالة متلبّسا بحمد من له البداية وإليه النهاية.

والعمدة هي البرهان: أي ما يعتمد عليه من هذه الصناعات الخمس هي البرهان لا غير، قبل في قوله تعالى: ﴿الْأَعْ إلى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْجِكْمَةِ وَالنَّوْعَلَةُ الْحَسَةُ وَحَادِلُهُمُّ بِالنَّي مِيَّ أَحْسَرُكُ والسل: ٢٥٥) أن "الحكمة" إشارة إلى البرمان، "والموعقة الحسنة" إلى الخطانة، "وحادهم" إلى الحدل، فيكون كل من هذه الثلاثة معتمدا عليه في اللدعوة إلى سبيل الحق، لكن بالسبة إلى نفس المستدل العمدة هو البرهان فقط؛ إذ به يتوصل إلى تحقيق الحقائق، وتعديق الدقائق، وبه يتوصل إلى إدراك الصور القدسية والأحكام النبوية، وفذا بحص المصنف العمدة بالبرهان فقط.

قال جامعه – الفقير إلى رحمة ربه القدير – محمود ابن الحافظ حسن المغنيسي – عاملهما الله تعالى بلطفه الحملي والجلمي – وليكن هذا آخر ما أردنا جمعه من الشروح والحواشي؛ إعانة للطالبين وصيانة للراغبين، حملنا الله تعالى وإياكم من الطالبين الصادقين، وحشرنا وإياكم في زمرة السعداء والصالحين. والحمد لله رب العالمين وصلى الله تعالى على رب له محمد إله الطبين الطاهرين.

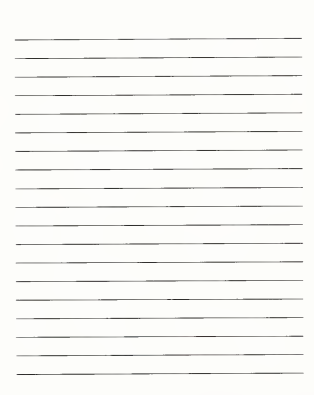
# (الغهرس

| يحة      | الموضوع صف                    |  |  |  |  |  |  |  |
|----------|-------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|
|          | مقدمة                         |  |  |  |  |  |  |  |
| c        | خطبة الكتاب                   |  |  |  |  |  |  |  |
| التصورات |                               |  |  |  |  |  |  |  |
| ٨        | بحث الدلالة                   |  |  |  |  |  |  |  |
| ۱۲       | الكليات الخمس                 |  |  |  |  |  |  |  |
| ۱۷       | بحث الحد والرسم               |  |  |  |  |  |  |  |
|          | التصديقات                     |  |  |  |  |  |  |  |
| ۱٩       | مباحث القضايا وأحكامها        |  |  |  |  |  |  |  |
| ۵ ۲      | الثناقض                       |  |  |  |  |  |  |  |
| ۲0       | شرائط التناقض                 |  |  |  |  |  |  |  |
| ۲۸       | العكسا                        |  |  |  |  |  |  |  |
| ۲٩       | عكس المحصورات الأربعة         |  |  |  |  |  |  |  |
| ۲۲       | القياسا                       |  |  |  |  |  |  |  |
| ٣٣       | تقسيم القياس إلى قسمينن       |  |  |  |  |  |  |  |
| ٣٦       | أشكالُ القياس                 |  |  |  |  |  |  |  |
| ٣٨       | كيفية الترديد إلى الشكل الأول |  |  |  |  |  |  |  |
| ٤١       | القياس الاقتراني              |  |  |  |  |  |  |  |
| ٤٣       | القياس الاستثنائيا            |  |  |  |  |  |  |  |
| 4 -      | and the co                    |  |  |  |  |  |  |  |



# ملاحظات

| <br> | _ |   |
|------|---|---|
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      | _ |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
| <br> |   | _ |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |
|      |   |   |





| ملونة كرتون مقوي                  |                          | مجلدة              |                        |
|-----------------------------------|--------------------------|--------------------|------------------------|
| السراجي                           | شرح عقود رسم المفتي      | الصحيح لمسلم       | الجامع للترمذي         |
| الفوز الكبير                      | متن العقيدة الطحاوية     | الموطأ للإمام مالك | الموطأ للإمام محمد     |
| تلخيص المفتاح                     | متن الكافي               | الهداية            | مشكاة المصابيح         |
| مبادئ الفلسفة                     | المعلقات السبع           | تفسير البيضاوي     | التبيان في علوم القرآن |
| دروس البلاغة                      | هداية الحكمة             | تفسير الجلالين     | شرح نخبة الفكر         |
| تعليم المتعلم                     | كافية                    | شرح العقائد        | المسند للإمام الأعظم   |
| <b>هداية النح</b> و (مع النعارين) | مبادئ الأصول             | آثار السنن         | ديوان الحماسة          |
| المرقات                           | زاد الطالبين             | الحسامي            | مختصر المعاني          |
| ايساغوجي                          | هداية النحو (متداول)     | ديوان المتنبي      | الهدية السعيدية        |
| عوامل النحو                       | شرح مائة عامل            | فور الأفوار        | رياض الصالحين          |
| عواب                              | المنهاج في القواعد والإن | شرح الجامي         | القطبي                 |
| هون الله تعالٰي                   | ستطبع قريبا ب            | كنز الدقائق        | المقامات الحريرية      |
|                                   | ملونة                    | نفحة العرب         | أصول الشاشي            |
|                                   | الصحيح للبخاري           | مختصر القدوري      | شرح تهذيب              |
|                                   |                          | نور الإيضاح        | علم الصيغه             |
| Books in English                  |                          | Other I            | Janguages              |

Tafsir-e-Uthmani (Vol. 1, 2, 3) Lisaan-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3) KeyLisean-ul-Quran (Vol. 1, 2, 3) Al-Hizb-ul-Azam (Large) (H. Binding) Al-Hizb-ul-Azam (Small) (Card Cover)

Riyad Us Saliheen (Spanish) (H. Binding) Fazail-e-Aamal (German) Muntakhab Ahadis (German)

To be published Shortly Insha Allah Al-Hizb-ul-Azam (French) (Coloured)



#### شده نشدواشانست چودهری کلیطنی چیزیشیل فرمست (مهدثری آکرامی یاکسشان

| سورة يس أوراني قاعده               |                                   | وومطبوعات                          | درس نظامی ار                      |
|------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------|
| بغدادي قاعده                       | رحمانی تناعدہ                     | خيرالاصول (اصول الحديث)            | خسائل نبوی شرح شائل ترندی         |
| تغيير عثاني                        |                                   | الانتهابات المفيدة                 | معين الفلسفله                     |
| النبى الخاتم للنجاقية              |                                   | معين الاصول                        | آسان اصول فقه                     |
| حياة الصحابه رقيعهم                | ميرت سيدالكونين خاتم النبيين مخفي | فوائد مكيه                         | تيسيرالمنطق                       |
| امت مسلمه کی مائیں                 | خلفائے راشدین                     | تاریخ اسلام                        | فسول ا كبرى                       |
| رسول الله ملخ في كالصيحتين         | نيك يبيال                         | علم الخو                           | علم الصرف (اولين وآخرين)          |
| اكرام السلمين/حقوق العبادي فكرسيجي | تبليغ وين (امام غزالي دلطنه)      | جوامع الكلم                        | عر بي معفوة المصادر               |
| حیلے اور بہائے                     | علامات قيامت                      | صرف بمير                           | جمال القرآن                       |
| اسلای سیاست                        | جزاءالاعمال                       | تيسير الابواب                      | نوير                              |
| آ واب معیشت                        | عليم بسنتي                        | مبهشی م <sup>س</sup> و هر          | ميزان دمنشعب (الصرف)              |
| حصن حصين                           | منزل                              | تسبيل المبتدى                      | تعليم الاسلام (مكتل)              |
| الحزبالأعظم (بمنتوارتكنل)          |                                   | فارى زبان كاآسان قاعده             | عر بي زبان كا آسان قاعده          |
| زادانسعيد                          | اعمال قرآنی                       | كريما                              | تام حق                            |
| مسنون دعائيں                       | مناجات مقبول                      | تيسيرالمبتدى                       |                                   |
| فضائل صدقات                        | فضائل اعمال                       | كليدجد يدعر بي كالمعلّم (الراجهاد) |                                   |
| فضائل ورووشريف                     | أكرام متلم                        | آ داب المعاشرت                     |                                   |
| فضائل حج                           | فضائل علم                         | تعليم الدين                        | حيات السلمين                      |
| جوا ہرالحدیث                       |                                   | السان القرآن (اول تاسوم)           | تغليم العقائد                     |
| آسان ثماز                          |                                   | سير صحابيات                        | مفتاح لسان القرآن (اول تاسوم)     |
| نمازما <i>ل</i> ل<br>د .           |                                   |                                    | ہبیثتی زیور (تین جننے)            |
| آئينه فماز معلم الحجاج             |                                   |                                    |                                   |
| خطبات الأحكام كجمعات العام         | ببهتی زیور(مکنل)                  |                                    | دیگراردوم                         |
|                                    | روضة الأوب                        | , ,                                | قرآن مجید پندر وسطری (مانظی)<br>ش |
| سندهه، پنجاب،خيبر پختونخواه        | دائمی نقشه اوقات نماز : کراچی،    | عم پاره(وری)                       | في سوره                           |